

# جزوه تاریخ نقاشی (۴)

درس دوره کارشناسی رشته نقاشی

تهیه و تدوین:

دكتر الياس صفاران استاديار

زهره قاسم زاده عضو هیات علمی دانشگاه پیام نور مهدیه سادات هژبر پژوهشگر هنر و معماری

#### مقدمه

درس تاریخ عمومی نقاشی ۴ از دروس اصلی دوره کارشناسی رشته نقاشی و به ارزش ۲ واحد نظری است. هدف اصلی این درس برابر سر فصل مصوب آشنائی دانشجویان با آثار نقاشی ، هنرمندان نقاشی ودیواری در ایران و جهان میباشد. محورهای عمده و سه گانه سر فصل دروس عبارتند از : ۱ – آشنائی بسیار گذرا و اجمالی با آثار نقاشی دیواری در ایران قبل از اسلام و جهان قبل از رنسانس . ۲ – آشنائی با تاریخ نقاشی دیواری در ایران بعد از اسلام . ۳ – آشنائی با تاریخ نقاشی دیواری در جهان بعد از رنسانس .

با توجه به فرصت محدودی که هنگام راه اندازی و برنامه ریزی متمر کز رشته های مختلف هنر در اختیار مدیر محترم گروه هنر بوده است برای رفع مشکل و پوشش مناسب سر فصل درس از منابع زیر جهت تهیه این جزوه استفاده شده است تا در اختیار دانشجویان دوره کارشناسی رشته نقاشی قرار گیرد.

اسکندری، ایرج. بررسی و تحلیل نقاشی دیواری (از ماقبلِ تاریخ تا عصر حاضر).مجله هنرهای تجسمی. زمستان ۱۳۷۷ - شماره ۴ (از صفحه ۶۱ تا ۹۵)

اسکندری، ایرج. بررسی و تحلیل نقاشی دیواری (از ماقبل تاریخ تا عصر حاضر).مجله هنرهای تجسمی. بهار ۱۳۷۸ - شماره ۵ (از صفحه ۲۷۴ تا ۲۹۹)

اسکندری، ایرج. بررسی و تحلیل نقاشی دیواری (از ماقبل تاریخ تا عصر حاضر).مجله هنرهای تجسمی. تابستان و پاییز ۱۳۷۸ - شماره ۶ (از صفحه ۱۹۸ تا ۲۱۳)

اسکندری، ایرج. بررسی و تحلیل نقاشی دیواری (از ماقبل تاریخ تا عصر حاضر).مجله هنرهای تجسمی. زمستان ۱۳۷۸ - شماره ۷ (از صفحه ۲۱۶ تا ۲۴۳)

اسکندری، ایرج. بررسی و تحلیل نقاشی دیواری (از ماقبل تاریخ تا عصر حاضر).مجله هنرهای تجسمی. بهار ۱۳۷۹ - شماره ۸ (از صفحه ۲۱۸ تا ۲۲۹)

> پاکباز، رویین، دایرهالمعارف هنر، غرهنگ معاصر، تهران، ۱۳۷۸ گاردنر، هلن، هنر در گذر زمان، ترجمهٔ محمد علی فرامرزی، نشر نگاه، تهران، ۱۳۸۴ گودرزی (دیباج)، مرتضی، تاریخ تطبیقی هنر، انتشارات سوره مهر، تهران، ۱۳۹۰ گامبریچ، ارنست، تاریخ هنر، ترجمه علی رامین، نشر نی، تهران، چاپ دوم، ۱۳۸۰ مرزبان، پرویز، خلاصه تاریخ هنر، انتشارات علمی فرهنگی، تهران، چاپ هفتم،، ۱۳۷۹

مطالب مذکور توسط آقای دکتر الیاس صفاران استادیار و مدیر گروه های هنر دانشگاه پیام نور و همکاران محترم شان خانم ها زهره قاسم زاده عضو هیات علمی دانشگاه پیام نور و مهدیه سادات هژبر پژوهشگر هنر و معماری جمع آوری و تدوین شده است.

الیاس صفاران مدیر گروه هنر دانشگاه پیام نور تهران - تابستان ۱۳۹۰

# فهرست مطالب

|   |    | صفحه | عنوان                                                        |
|---|----|------|--------------------------------------------------------------|
|   | ۵  |      | - بررسی نقاشیهای دیواری تمدنهای پیش از تاریخ                 |
|   |    | ۵    | – اروپا                                                      |
|   | ٧  |      | - نقوش دیواری تمدن اورینا <i>ک</i>                           |
|   | ٨  |      | <ul><li>نقوش دیواری تمدن ماگدالنی</li></ul>                  |
|   |    | ٨    | – آسیا                                                       |
|   | ٨  |      | – شرق آسیا(هن <i>د</i> وستان)                                |
|   |    | 11   | – خاور میانه(ایران)                                          |
|   |    | 11   | - ایران پیش از اسلام                                         |
|   |    | 1 🗡  | - ایران پس از اسلام                                          |
|   |    | 19   | - غرب آسيا(تر <i>ک</i> يه)                                   |
|   | 71 |      | – آفریقا                                                     |
|   |    | 22   | – آمریکا                                                     |
|   | 24 |      | - مصر باستان (۴۰۰ تا ۵۰۰ ق م)                                |
|   | 48 |      | <ul> <li>نقاشی دیواری دوره و پادشاهی میانه در مصر</li> </ul> |
|   | ۲٧ |      | <ul><li>نقاشیهای دیواری در دورهٔ پادشاهی جدید مصر</li></ul>  |
|   | 4  |      | - هنر اژهای (یونانیان اولیه ۲۵۰۰ ق م)                        |
|   | 4  |      | <ul><li>– هنر مینوسی و سیکلادی(کرت)</li></ul>                |
|   | ٣. |      | <ul><li>- زمینه ۶ پیدایش تمدن یونان باستان</li></ul>         |
|   |    | 21   | – هنر یونان باستان                                           |
|   |    | ٣٢   | – اعتلای هنر نقاشی در یونان                                  |
|   |    | 20   | - هنر اتروسک                                                 |
|   | ٣٨ |      | – هنر روم باستان                                             |
|   |    |      | - بررسی نقاشیهای دیواری در سدههای میانه                      |
|   |    |      | ۴۵                                                           |
|   |    | 40   | – هنر صدر مسیحیت                                             |
| ۱ |    |      |                                                              |

|    | 49 | – هنر بيزانس                                 |
|----|----|----------------------------------------------|
| ۵۳ |    | - هنر رومانسک                                |
|    | ۵۵ | - هنر گوتیک (۱۱۵۰-ب م)                       |
|    | 28 | – مكتب سينا                                  |
|    | ۵٧ | - مكتب فلورانس                               |
| 9. |    | - بررسی نقاشیهای دیواری در عصر جدید رنسانس   |
|    | 81 | – آغاز سده پانزدهم                           |
| 87 |    | <ul><li>نقاشیهای دیواری در فلورانس</li></ul> |
| 80 |    | <ul> <li>نیمه دوم سده پانزدهم</li> </ul>     |
| 99 |    | – سده شانزدهم                                |
|    | 89 | - هنر باروک (۱۷۵۰–۱۶۰۰)                      |
|    | 44 | - هنر روكوكو                                 |
|    | ٧٣ | – هنر نوین                                   |
| ٧۵ |    | – رمانتی سیسم                                |
| 49 |    | - رئالیسم و امپرسیونیسم                      |
| 49 |    | - بررسی نقاشیهای دیواری در سده بیستم         |
|    | YY | – سمبولیسم                                   |
|    | 79 | – فوویسم                                     |
|    | ٨. | - كوبيسم                                     |
| ۸1 |    | - بررسی نقاشیهای دیواری در مکزیک             |
| 14 |    | – منابع مطالعاتی بیشتر                       |
|    |    |                                              |

## بررسی نقاشیهای دیواری تمدنهای پیش از تاریخ - اروپا

هنگامی که آخرین عصر یخ قاره، اروپا به پایان میرفت در نواحی میان آلپ و شبهجزیره، اسکاندیناوی که اقلیمی شبیه به اقلیم سیبریه یا آلاسکای امروزی داشت، گلههای بزرگ گوزنها و دیگر علفخواران درشت پیکر در جلگهها و درهها به تحرک درآمدند تا از این طزیق چرخه، زندگی به جریان افتد و از شکار اینان توسط حیوانات درنده و انسان، حیات تداوم یابد.در اینباره در کتاب«تاریخ هنر جنسن»میخوانیم:

«این انسانها ترجیح میدادند از غار و یا هر پناهگاهی در هرجا که پیدا میشد به عنوان سرپناه استفاده کنند.تاکنون بسیاری از این جایگاهها کشف شده که بیشترشان در ناحیه، اسپانیای امروزی و ناحیه، جنوب غربی فرانسه بوده است.براساس اختلافات مشهود در میان ابزارها و دیگر بقایای مکشوف در این منطقه،دانشمندان،مردم غارنشین را به چندین گروه تقسیم نمودهاند،و هر گروه را با نام محلی خودشان خواندهاند،مشهورترین این گروهها، دو گروه موسوم به اورینیاکیها و ماگدالنیها،به سبب هنرمندان با قریحهای که داشتند و هم به جهت آنکه هنر در زندگیشان اهمیتی بسزا داشته است مقامی برتر یافتهاند.»

آغاز دوره، اورینیاکی مصادف بود با فاصله، بین پیشروی مقدماتی و نهایی آخرین یخچالهای طبیعی و آغاز فصل سرد که انسان شکارگر و گردآورنده، خوراک به غارها پناه میبرد و در همینجاست که انسان کرومانیون برای نخستینبار در دوره، اورینیاکی پا به عرصه، هستی میگذارد و جای انسان نئاندرتال را میگیرد.انسان کرومانیون در این دروه گام بزرگی برمیدارد که او را نه فقط به سازنده، ابزارهای خام سنگی،بلکه به یک هنرمند تبدیل میکند-انسان کرومانیون نیز مانند انسان نئاندرتال،انسان غار نامیده میشودهاز آن جهت که بقایای این انسان در غارها به دست آمده است.مورخین درباره، چگونگی کشف پناهگاهها و محلهای مسکونی انسانهای غارنشین،چنین نوشتهاند:

«در سال ۱۸۷۹ حوالی سانتاندر در اسپانیای شمالی یکی از اهالی محل که به زندگی گذشته انسان علاقمند بود به کاوش در غارهای «آلتامیرا» در ملک شخصیاش پرداخت،و این بدان سبب بود که سابقا نمونههایی از سنگ چخماق و استخوان حکاکی شده را در این ملک پیدا کرده بود.او در این کار از یاریهای دختر کوچکش برخوردار بود،چون سقف غار را می دید و پیش از او توانست شکلهای سایه مانند جانوران نقاشی شده بر سقف غار را بیند.

نخستین انسان معاصر که به کاوش در این غار پرداخت، «دسائوتولا» نام داشت، وی اطمینان پیدا کرد که نقاشیهایی که در آن دیده است به روزگاران کهن تعلق دارند، امّا باستان شناسان نسبت به اعتبار آنان تردید داشتند و در کنگره، باستان شناسی پیش از تاریخ که در سال ۱۸۸۰ در لیسیون تشکیل شده بود نقاشیهای آلتامیرا به عنوان نقاشیهای بدلی از بحث کنار گذاشته شدند.»

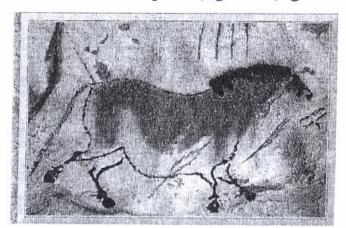


نقاشي غار آلتاميرا

با کشف نقاشیهایی در سال ۱۸۹۶ در پرنویر فرانسه که لایهای آهکی سطح آن را پوشانده بود و لازمه، تشکیل این لایه بر روی نقاشیهای مزبور سپری شدن چندین هزار سال از آفرینش نقاشیهای مزبور بوده است، تأیید نقاشیهای آلتامیرا به عنوان آثاری باقیمانده از هزاران سال پیش قوّت گرفت.

در سال ۱۹۰۱ آبه بروی رئیس باستانشناسان پیش از تاریخ،هنر درون غار فوندوگوم در دوردونی فرانسه را کشف و تأیید کرد.

غارهای لاسکو ،نزدیک مونتینیاک در منطقه، دوردونی فرانسه برحسب تصادف در سال ۱۹۴۱توسط دو پسر بچه که سرگرم توپبازی در قطعه زمینی بودند کشف شد.سگ همراه بچهها در سوراخی که امروزه لاسکو نامیده میشود،به کشفی بزرگ نائل شد.



نقاشي غار لاسكو

هنر عصر پارینه سنگی اروپا به نحوی که امروز ما آن را می شناسیم معرف عالیترین پیشرفتها و موفقیتهای شیوه ای از زندگی است که اندک زمانی بعد از آن اوج ترقی رو به انحطاط گذارد.این شیوه زندگی که تقریبا از هر جهت با شرایط خاص عصر یخبندانی که رو به شمال عقبنشینی می کرد انطباق پیدا کرده بود.طبعا نمی توانست پس از زوال آن شرایط،دوام بیاورد.

آنچه امروزه هنر نقاشی مردمان پیش از تاریخ اروپا می شناسیم مربوط است به تمدنهای اورینیاک و ماگدالنین که این دو نام از دو محل مسکونی مردمان این دوره، تاریخ گرفته شده است.اینک به توضیح و تحلیل آثار تمدن این دو قوم اروپایی می پردازیم:

## - نقوش ديواري تمدن اوريناك

درخشانترین آثار تمدن اورینیاکی،عبارت از تصاویر و نقوشی است که بوسیله، انگشت و یا قلم حاوی بر روی دیوار غارهای فرانسه از جمله فوندو گوم،کامبرل،لاسکو،تروافرر یا غار سه براد،غارهای هازا ،کووالاناس،ال کاستیلو در اسپانیا نقاشی و یا کنده کاری شده اند.«در این مجموعه آثار،آثاری که ضمنا دور از دسترس و در گوشه های مخفی غار ترسیم شده، تصاویر انسانی کم و بالعکس نقوش حیواناتی از قبیل ماموت،کرگدن پشم آلود،اسب گوزن،گاو بیزون، بزکوهی و سرانجام نوعی گاو دیگر به نام اروش زیاد است.موادی که غالبا برای رنگ آمیزی خطوط و گاهی هم تمام سطح تصاویر به کار رفته است گل اخری یا اکسید دو منگنز و وسیله این کار به غیر از انگشت،قلم مو و یا نوعی رنگ پاش بوده است.هنرمندان خالق این آثار اگرچه در تصویر آدمی هیچ گونه هنر و ظرافتی به خرج نداده اند،در عوض در ترسیم حیوانات،هیچ نکته ای را از نظر دور نداشته و حتی در به کار بردن رنگ و استفاده از نقاط برجسته دیوارهای غار به منظور نشان دادن حرکات و هم چنین حجم،سر و تنه و دیگر اعضای ایشان نهایت ذکاوت،استعداد و دقت را نشان داده اند.»

در اینجا لازم است اشاره شود که چون انسانهای ابتدایی تصویر هر حیوانی را ابزار غلبه بر آن حیوان میدانستند،آنها را در نقاط دورافتاده، غارها ترسیم می کردهاند تا احیانا مورد تقلید و یا تصرف دشمنان و احتمالا موجب برتری آنها نگردد.

«در اواخر عهد پارینه سنگی جدید در شمال اسپانیا،جنوب فرانسه،سوئیس-مجارستان،شمال غربی آلمان،جنوب غربی لهستان،روسیه جنوبی و خلاصه در غالب نقاط اروپا تمدنی رواج یافت که قرابتش با فرهنگ اورینیاک بیشتر از سولوتره بوده است.به این تمدن که آثارش ابتدا در ناحیه مادلن فرانسه یافت شده است نام ماگدالنین دادهاند».

## - نقوش دیواری تمدن ماگدالنی

گذشته از ابزارهای منقوش، جالب ترین آثار تمدن ماگدالنی، تصاویر و نقوشی است که توسط هنرمندان آن زمان بر روی دیوار و سقف غارهای جنوب فرانسه و شمال اسپانیا خصوصا لاسکو و آلتامیرا ترسیم و کنده کاری شده است.

تصاویر غارهای نامبرده،عمدتا از اشکال حیواناتی چون گوزن،ماهوت،اسب،گاو بیزون میباشد که هنرمندان خالق این آثار به قدری در ترسیم خطوط،استفاده از رنگ به منظور نمایش وضع بدن حیوانات در حالات مختلف حمله و هجوم و فرار،مهارت و استادی از خود به خرج دادهاند که دیدن این شاهکاها هر بینندهای را متعجب میسازد.

## ب)آسیا

«هرچند از نقطه نظر ماقبل تاریخ شناسی، برخلاف اروپا،در همه نقاط آسیا کاوشهایی صورت نگرفته است معهذا در نتیجه حفاریهایی که در پارهای از مراکز،از جمله در هندوستان، ایران، فلسطین، سیبری، چین، جاوه، سوریه، عربستان و مغولستان و غیره توسط دانشمندان اروپایی و آسیایی به عمل آمد، مدارک فراوانی به دست آمده است که به ما در شناختن صنایع پالئولتیکی آن قطعه از عالم کمک فراوانی می نماید.درواقع سرزمینهای وسیعی که در جنوب سلسلههای عظیم کوهستانی آسیا گسترده شد در تمام دوره پله ایستوسن به سبب آبوهوای مناسب و شرایط زندگی رضایت بخش مورد توجه اقوام اولیه بوده است و درست در همین مناطق است که می توان به ابزارهای سنگی و بعدها در دورهای میان سنگی و نوسنگی به آثار نقاشی دیواری در غارها دست یافت.»

## شرق آسیا (هندوستان)

«در نواحی مرکزی هندوستان که منطقهای کوهستانی است در بیش از هزاران پناهگاهی که انسانهای نخستین زندگی میکردهاند آثاری مشاهده شده که این آثار در مدت طولانی ترسیم شدهاند.آثار مزبور متعلق به اوایل دوره، میان سنگی و یا بیش از آن و تقریبا تا چند صد سال بعد ادامه پیدا میکند.» در بعضی پناهگاهها به دلیل وجود فضای بسیار محدود برای نقاشی،آثار متعدد،بارها روی یکدیگر ترسیم شده اند و اغلب هر نقاشی بر روی کار قبلی تصویر می شد ولی آن را کاملا نمی پوشاند.به ندرت در یک پناهگاه می توان مجموعه ای از تصاویر را پیدا کد که کلیه، سبکها را از پیشین ترین تا تازه ترین سبک را در خود جای داده باشد.به هر صورت می توان نقاشیهای موجود را در یک پناهگاه در یک تسلسل تاریخی و نوعی طبقه بندی قرار داد.با این روش می توان تاریخ نسبی را با اطمینان ثبت کرد و زیرا هر تصویری که بر روی دیگری قرار دارد طبعا باید جدید تر باشد.

برای تاریخ گذاری و طبقهبندی آثار مزبور نوعی روش متداول باستان شناسی اعمال گردیده و نوعی طبقهبندی به لحاظ سبکهای متفاوت انجام شده است. کار دقیق به نواحی مجاور پاچماری، آدام گارو میرزاپور محدود شده است و در نتیجه بیست سال تحقیق بر روی دره ها و بررسی صخره های هند مرکزی،بیست سبک اصلی را برای آثاری که در هزاران پناهگاه سالم مانده است ثبت نموده اند و از طریق شناسایی لایه های زائدی که بر روی هر سبک آمده، توانسته اند تاریخ نسبی سبکها را معین کنند. گرچه این تکنیک، تنها تاریخهای نسبی را پیش بینی می کند، لیکن یک پیش نیاز مهم برای به دست آوردن تاریخ نسبی آثار است.

تحقیقات توسط باستان شناسان و مورخین هندی روی نقاشیهای مزبور،نشاندهنده، این مطلب مهم است که نقاشیهای صخرهای در دوره، میان سنگی و یا زودتر از آن انجام شده و این تاریخ توسط مورخین هندی،حدود ۸۰۰۰ سال قبل از میلاد تعیین گردیده است و در نقاط دوردست هند،جایی که بعضی از این نقاشیهای صخرهای یافت شده بودند احتمالا دوره، میان سنگی بعد از تاریخ شروع شده است و بعد از آن ادامه یافته است.»

«در میان آثار باقیمانده از عصر نوسنگی هند، کاردکهای نقاشی با رنگهای سائیده شده آماده، کار فراوان است و این مطلب نشان میدهد که نقاشی در دوره، میان سنگی ادامه داشته،لیکن به دلیل دگرگونیهای اجتماعی و نوع آبوهوا در این منطقه، آسیا،بسیاری از آثار دوره، کهن از بین رفتهاند.»

نقاشیهای صخرهای کهن در هندوستان بهطور پراکنده تا حدود ۲۰۰ سال ق م در نواحی کوهستانی و صخره ای با سبکهای گوناگونی که در طبقهبندی تصویری بدان اشاره شد ادامه پیدا می کند و این روند هنر آفرینی به صورت متکامل تری در غارهای آجانتا در ایالت اصلی حیدر آباد به صورت آثار باشکوهی متجلّی می شود، ویل دورانت در کتاب دوم تاریخ تمدن صفحات ۶۶۴ و ۶۶۵ در این باره می نویسد:

«کهنترین نقاشیهای هندی،که بشود تاریخی برای آن پذیرفت،یک دسته از فرسکهای بودایی (حدود ۱۰۰ ق م)است که بر دیوارهای غاری در سیرگویه،در ایالات مرکزی،پیدا شد.از آن به بعد،هنر نقاشی فرسکه گامبهگام پیشرفت کرد تا،بر دیوارهای غارهای آجانتا به کمالی رسید که حتی جوتو و لئوناردو داوینچی هم هرگز به پای آن نرسیدند.این معابد را در ادوار مختلف،از قرن اول میلادی تا قرن هفتم میلادی،در جبهه سنگی دامنه، کوهی کندهاند.این غارها،پس از زوال آئین بودا، قرنها از چشم تاریخ و یاد مردمان رفته بود.پیرامون آنها جنگل روئیده و آنها را تقریبا دفن کرده بود،آنها به لانه، خفاش و مار و جانوران دیگر و نیز آشیان هزارگونه پرنده و حشره که با فضله، خود نقاشیها را کثیف کرده بودند.

در سال ۱۸۱۹ پای اروپائیان به این ویرانهها رسید.و از یافتن آن فرسکهها که اکنون در میان شاهکارهای هنر جهان جای دارند در شگفت شدند.

این معابد را از آنرو«غار»خواندهاند که بسیاری از آنها را در دل کوهها کندهاند.مثلا غار شماره، از هر طرف بیست متر است و بیست ستون آن را نگاه میدارد.در طول تالار اصلی،شانزده حجرهء رهبانی هست.جلو آن را ایوانی مروق آراسته، و در پشت آن محرابی است پنهان.همهء دیوارها پوشیده از فرسک است.در سال ۱۸۷۹،شانزده معبد از بیست و نه معبد،نقاشی داشت.چون این نقوش در معرض هوا قرار گرفت،تا سال ۱۹۱۰ نقوش ده تا از این شانزده حجرهء معبد از میان رفت.و آنهایی که در شش معبد دیگر مانده بود،با کوششهای نابجایی که در احیای آنها شد،ناقص گردید.روزگاری این نقاشیها از رنگهای سرخ،سبز،آبی و ارغوانی میدرخشیدند،امّا امروزه،جز سطوحی کمرنگ یا سیاه چیزی از آن رنگها برجای نمانده است.برخی از این نقاشیها،که گذشت زمان و غفلت بشر آنها را تیره کرده،خشن و عجیب مینمایند.نقاشیهای دیگری هم، که روزگاری استادانه و ظریف بودند،نشاندهندهء استادی صنعتگرانی است که نامشان،پیش از آثارشان از میان رفته است.ذبه رغم این تاراجها،غار شماره، یک هنوزشاهکاری غنی است.در اینجا،بر دیواری،تصویری است احتمالا از یک بودیستوه.او راهبی بودایی است که میباید به نیروانا برسد،امّا به اختیار خود تولدهای مجدد مکرر ر میپذیرد تا در جهان بماند و یار انسانها شود.اندوهی که بر اثر معرفت به آدمی دست میدهد،شاید هیچگاه به این خوبی تصویر نشده است:بیننده با دیدن اثر متحیّر میشود که آیا آن اثر ظریفتر و عمیقتر است یا تابلوی نظیر آن،که لئوناردو داوینچی از سر مسیح کشیده است.بر دیوار دیگر همان معبد،طرحی از شیوا و همسرش پاروتی هست که گوهرهایی به خویش آویختهاند.نزدیک آن، نقش چهار آهوست،که اشاره به مهر بودایی به جانوران دارد.برسقف،طرحی از گلها و پرندگان هست که چنان به ظرافت کشیده شده که گویی هنوز جان دارند.روی یکی از دیوارهای غار شمارهء ۱۷، تصویر زیبایی از ویشنو و ملازمانش هست که از آسمان فرو میآیند تا در واقعهای از زندگانی بودا شرکت جویند.اکنون نیمی از آن از میان رفته است.بر دیوار دیگری،طرح زنده صورت یک شاهدخت و ندیمههای اوست.با ین شاهکار نقشهای بسیاری آمیخته است که جوانی و ترک

کاشانه و اغوای بودا را توصیف می کند.» «در قسمتی دیگر مجلسی از شرفیابی سفیری از دربار ایران(احتمالا در پادشاهی خسرو دوم ساسانی)به حضور پادشاه هند بر دیوار نقاشی شده که حائز اهمیت بسیار است.» و امّا قضاوت درباره، آنچه که به عنوان نقاشی دیواری در غارهای آجانتا باقیمانده،بسیار مشکل است ولی در عین حال کلیدهایی برای ادراک آنها وجود دارد که هنوز برای بیگانگان آشکار نشده است. با این همه،کارشناسان از ورای آثار می توانند موضوع،شکوه،قدرت،طراحی،ترکیب،منسجم، خلوص و وضوح عناصر و کار شگفتانگیز هنرمند که جان خود را مایه گذاشته است.باید در نظر داشت که کار این هنرمندان زاهد که در این حجرهها به کار و عبادت اشتغال داشتند وحدتی از ایمان مذهبی و معماری و پیکرتراشی و نقاشی را جاری ساخته و در تاریخ به یادگار نهاده است.

## خاور میانه(ایران)

#### - ایران پیش از اسلام

با کشفیاتی که توسط باستانشناسان در منطقه، لرستان(غرب ایران)صورت پذیرفته بر ما معلوم شده که فرهنگی متعلّق به دوره، نوسنگی در این منطقه وجود داشته است.آثار به دست آمده نشانگر نوعی زندگی غارنشینی است که شباهت زیادی با نوع زندگی مردم غارنشین اروپایی دارد.با مطالعه، این آثار و مقایسه، آن با آثار مردم غارنشین جنوب اروپا،می توان میان آنها و نقوش فوق،ار تباطی تنگاتنگ را رقم زد.برآثار غارهایی چون آلتامیرا و لاسکو نوعی اعتقادات جادویی مترتب است و به همین نحو نقایهای غارهای لرستان را می توان به جهانی اعتقادی مشابه که در آن نظر انسان بسوی افقهای مرموز متوجه بوده دانست.

در مقایسه آثار غارهای لرستان و غارهای اروپایی باید گفت که بین هنر غارهای لرستان و آثار به وجود آمده بعد از آن نوعی پیوستگی وجود دارد. در حالیکه در اروپا فاصلهای ده هزار ساله میان آثار غار و تمدنهای بعدی وجود دارد،که از نظر باستان شناسی ناشناخته است و هیچ اطلاعی از هنر این دوران در دست نیست.تداوم تاریخی آثار به دست آمده در غارهای لرستان با دورههای بعدی نکتهای است که همواره موردنظر باستانشناسان بوده و اصالت این آثار را تأیید می نماید.

«در نقوش غارهای لرستان بیشتر به صحنههای رزم و شکار و تصویر حیوانات گوناگون بویژه گوزن و آهو و گل توجه شده است و خواستهاند در این تصاویر پیروزی صاحب اثر را بر دشمن یا به هنگام شکار مجسم نمایند واز اثر جادویی نقش این پیروزی را قطعی تر ساخته باشند.»

مهمترین آثار نقاشی در دو نقطه چگن و کوهدشت لرستان کشف شده که به بررسی اجمالی آنها میپردازیم:

مهمترین آثار نقاشی در بخش چگن در غارهای دوشه واقع در منتهیالیه جنوبی بخش یافت شده.بر دیوارهای مسطح این غار روی هم یکصد و ده نقش مختلف با رنگ سیاه نقاشی شده است.دوری از عوامل و عوارض طبیعی مهمترین عامل برای سالم ماندن نقوش بوده است.

آثار نقاشی منطقه، کوهدشت از جمله پیرترین و کهنترین آثار هنری اقوام ایرانی هستند که مبین و روشنگر گوشه ای از تمدن زمانهای دوری است که باقی مانده اند. و مهمترین این آثار در دره میرملاس و کوه همیان کشف شده است. غار میرملاس در ۳۰ کیلومتری شهر کوهدشت واقع شده و از این غار اینک سایبانی بیش باقی نمانده است. نقاشیهایی نیز در دو طرف جنوب و شمال دره بر روی دیوار سایبان نقش شده که اینک بوسیله عوامل طبیعی در معرض نابودی می باشد. طول سایبان جنوبی غار میرملاس، سی و پنج متر است که بیشتر آنها صحنه هایی از شکارگاه رامجسم می سازند، برخی دیگر نقش حیواناتی است که نمی توان برای آنها نامی گذاشت.



نقاشیهای سایبان شمالی دنباله، آثار سایبان جنوبی هستند و چون سقف غار ریخته شده است،این نقوش در معرض نیستی قرار دارند.از بین آنها،هفت نقش روشنتر و نمایان تر است.در ناحیه، کوهستانی همیان در کوه کیزه و شمال تنگه چالگه شله،نقاشیهایی کشف و ثبت شده که به لحاظ تاریخی دارای اهمیت میباشد.در اینجا لازم است نظر باستان شناسان غربی و کارشناسان اداره، کل باستان شناسی ایران را دوره، آثار مذکور ذکر نمائیم.پروفسور گریشمن در این باره می گوید:

«نقاشیهای مزبور بوسیلهء ساکنین لرستان در دورانی که بشر به حالت جویندهء خوراکی میزیسته است ترسیم شده است،و این دوران مربوط است به چندین هزار سال پیش از آنکه درهها خشک شود و انسان بتواند از کوهسار پائین آمده و بیرون از کوهستان زندگی کند.»

پس از نظر پروفسور گریشمن هیئتی مرکب از باستانشناسان خارجی و ایرانی به منطقه لرستان اعزام شدند و اظهار داشتند: «نقوش روی صخرههای لرستان شبیه نقوش مکشوفه در شرق اسپانیا در دورههای اخیر و مربوط به دوره، ماقبل تاریخ است که عموما به صورت صحنههای دسته جمعی و در زیر صخرههای عظیم که به حالت برجسته بر دیواره، غار قرار گرفتهاند نقش شده است.در دو محل تیغههای فلینت و خرده سفال پیدا شده که دلالت بر سکونت در جوار این برجستگیها دارد.

نقوش مزبور متمایز از یکدیگر و اکثرا به صورت استیلیزه هستند.در بین نقوش مزبور تصاویری از انسان وجود دارد که با یکدیگر اختلاف دارند.علاوه بر تصاویر انسانی،صورتهایی از اسب نیز که بر روی آنها سوارانی به شکل انسان نقش شدهاند و همچنین صورت گوزن و سگ و موجوداتی شبیه به آن دیده می شود.اندازه عورتها بین ۱۰ تا ۳۰ سانتیمتر و اغلب با نقوش نیمرخ حیوانات،و فقط بعضی از صورتهای انسانی از روبرو و تمامرخ، نقش شده اند.

سبک نقوش اکثرا ذهنی و هیکلهای انسان به صورت خطوط مختلف نقش شده و یک خط مستقیم نشان دهنده اعضاء دیگر بدن مانند سر و دست و پا میباشند و گاهی صورت حیوانات به شکل طبیعی و حقیقی تصویر شده اند. نقوش مزبور عمدتا با قرمز اخرایی (احتمالا اکسید آهن) و بعضی از این نقوش به رنگ سیاه اند که به سختی می توان تفاوتی بین آنها و گرافیک معمولی گذاشت. یکی از زیباترین نقشها مربوط به گوزن نری است که به رنگ زرد زنده نقاشی شده و احتمالا رنگ آن هم ترکیبی از «اکسید آهن» است.

الدر مورد تاریخ آثار مکشوفه باید گفت که نقش اسبسواران نمی باید قدیم تر از هزاره و دوم قبل از میلاد باشد چون هنر اسبسواری اول بار به وسیله ایرانیان معرفی شده بو.به همین نحوه می بایست تاریخ کلیه نقوش و صورت صحنه هایی را که مربوط به اسبسواران است و به شکل استیلیزه نقش شده اند. به هزاره و دوم پیش از میلاد مربوط دانست. مسلما این تاریخ گذاری را نمی توان یک تاریخ گذاری کامل و دقیق دانست زیرا با دقت بیشتر در نقوش می توان روی همرفته نقوش صحنه های فامیلی را مربوط به آثار دوره و اول فلز در ناحیه مدیترانه مرکزی و غربی دانست و هیچ نکته و مشخصی که حاکی از شباهت این آثار به دوره و مزولتیک و حتی ارتباط ناچیز آن به پالئولتیک باشد در حال حاضر دیده نشد. با مطالعه روی آثار و بقایای به دست آمده از منطقه میرملاس و همیان تاریخ گذاری دوره و نئولتیک روی این آثار تأیید می گردد. خصوصا با مطالعه و یک قطعه میرملاس و همیان تاریخ گذاری دوره و نئولتیک روی این آثار تأیید می گردد. خصوصا با مطالعه و یک قطعه سنگ بزرگ به طول ۷/۵ متر که مربوط به نقش های جمعی بود این امر واضح تر شد.»

«وجود اسبسواران در نقوش همیان نشان میدهد که قدمت آن نباید از عصر برنز جلوتر باشد.از طرف دیگر لایههای موجود در پناهگاهای همیان از بالاترین سطوح تا کف،با کمال وضوح مربوط به دوران پارینه سنگی میباشد و به فرهنگ دورهء موستری تعلق دارد و با توجه به شواهد موجود قدمت آن نمیباید کمتر از چهل هزار سال باشد.»

ادر نتیجه گیری بررسی های به عمل آمده در چهار منطقه، باستانی لرستان (میرملاس، همیان، همیان دو برد سفید) آمده است که اغلب نقوش میرملاس قدیمی تر از دوره، نوسنگی (حداکثر شش تا هفت هزار سال پیش)نمی باشد و در سایر نقاط مذکور گرچه هنوز تاریخ گذاری دقیق نشده و از نظر سبک نیز طبقه بندی به عمل نیامده، احتمالا ممکن است مربوط به دوره ای جلوتر باشد و با توجه به انواع نقوش در همیان نقوش مزبور باید جدید تر باشند. صریحا معلوم است که قدمت برخی از صورتها در هر دو منطقه از عصر برنز بیشتر نمی باشد. مهمترین نکته ای که باید به آن توجه داشت کشف غیر مترقبه، بقایای آثار دوره، پارینه سنگی میانه در همیان است که از فرهنگ دوره، موستری حکایت می کند و همین مطلب، این امید را تقویت می کند که بتوان اطلاعاتی از نحوه، زندگی مردم در دوره، شکار و از وضع این منطقه آبوهوای غرب ایران در طول زمانهای میان ۲۰۰۰ تا ۲۰۰۰ سال پیش به دست آورد. روی همرفته انتظار می رود که نتیجه، آزمایشات کربن ۱۴ از نمونه های برد سفید مقایسه، آن با آثار مکشوفه بوسیله، آقای فرانک هول در منطقه، خرم آباد به این ترتیب رسید که آثار پارینه سنگی زیرین در ایران بسی قدیمی تر از اروپای غربی است. است. است. است هنو این عشق در رایران به رغم نفوذ شدید هنر بین النهرین، نقش و نگار جانوری به تحول و تکامل خود ادامه داد و این عشق «در ایران به رغم نفوذ شدید هنر بین النهرین، نقش و نگار جانوری به تحول و تکامل خود ادامه داد و این عشق

«در ایران بهرغم نفوذ شدید هنر بین النهرین، نقش و نگار جانوری به تحول و تکامل خود ادامه داد و این عشق به شکلهای انتزاعی جانوران،قبل از هر چیز در تزئینات منقوش بر سفالینههای متعلق به حدود ۳۵۰۰–۱۰۰۰ سال ق م تجلّی مییابد.»

ایرانیان در ایجاد هنری باشکوه و اصیل که شایسته عظمت ایرانی باشد بناهایی را به وجود آوردند،از جمله باشکوهترین آنها که در زمان داریوش اول در سال ۵۱۸ ق م به منظور برگزاری آئینهای بزرگ از جمله جشن نوروز بنا نهاده شد. گفته می شود از این تالار به عنوان محلی برای پذیرایی سفرای ملتهای تابع شاهنشاهی ایران و تقدیم هدایای ایشان استفاده می شود.در وصف این کاخ در کتاب تاریخ هنر جنسن چنین آمده است:

«محوطه، کاخ و ملحقاتش بر بلندی صفهای که به وسیله پلکانی دو سر به سطح زمین مجاور می پیوندد پی ریزی شده است. بنای آن به دست داریوش آغاز شد و توسط خشایار شاه به پایان رسید. طرح عمومی آن مشتمل است بر چند تالار پذیرایی که در داخل حیاطهای متعددی برپا شده است. از جمله تالار آپادانا و تالار تاجگذاری که غالبا به نام تالار صدستون خوانده می شود و از خیلی جهات شباهت به منزلگاههای شاهان آشوری است. و در سراسر آن بیش از هر چیز سنت هنر آشوری به چشم می خورد. «بدنه، پلکان دو سری که از صفّه به تالار بارعام می پیوندد با نقش برجسته، ردیفهای درازی از سپاهیان که با وقار تام درحال برداشتن هستند تزئین یافته

است.خاصیت تشریفاتی و تکرار موزونی که در این نقوش به کار رفته،خود جلوه، دیگری است از تصور نقش برجسته در خدمت معماری که از مختصات پیکرتراشی ایران شمرده می شود.»

«تکههایی از رنگ که در بناهای مشابهی در دیگر نقاط تاریخی ایران یافت شده،حکایت از آن دارد که دست کم بخشهای از این نقشهای برجسته، رنگی بوده اند. تأثیر اصلی این نقشهای برجسته، همچنان که ردیفهای پیکره های دارای رنگهای براق و فروزان با آنچه در جشنهای درباری دیده می شده است رقابت می کنند، می بایست از تأثیر امروزیشان به مراتب بیشتر بوده باشد. از طرف دیگر حالت برهنه امروزی این نقشهای برجسته، ارزیابی سبک معماری بسیار پالوده و آنها را برای ما آسان می گرداند. برش سنگ چه در سطوح دارای برجستگیهای ظریف، چه در جزئیاتی که با قلمزنی آفریده شده اند، از لحاظ اسلوب، عالی و بی مانند است گرچه ممکن است ایرانیان در این کار از نقشهای برجسته آشوری الهام گرفته باشند.

سبک نقشهای برجسته ایرانی تفاوتی چشمگیر با آنها دارد.شکلها گردتر و برآمدگیشان از زمینه بزرگتر است.تأکید بر جزئیاتی چون کشیدگی رگ و پیها و برآمدگی عضلات کمتر است.

و شاید مهمتر از همه این باشد که پیکره ها با وحدت ارگانیک بیشتری نمایانده می شوند زیرا در اینجا نیم تنه ها با نمای طبیعی جانبی نشان داده شده اند و به همین علت ارتباطشان با سرها متقاعد کننده تر از گذشته است، این فرض که بیشتر این پیرایشها و اصطلاحات در عناصر صوری سنتی نتیجه تأثیر پیکرتراشی یونانی (ایونی) است، زمانی تقریبا قطعیت پیدا می کند که توجه کنیم چگونگی جامه های این پیکره ها موافق شیوه باستانی پیکرتراشی یونانی به شیوه و کاخ تخت جمشید علی رغم این پیرایشها نشانه ای از پیروزی شیوه و رسمی متعلق به خاور نزدیک در هنر به شمار می روند. هدف و وظیفه این نقشها، یعنی ستایش پادشاهان به شیوه ای تزئینی و باشکوه به موفقیت آمیز ترین وجه ممکن تأمین شده است.»

هنر ایرانی در این دوره از تاریخ،از سرچشمههای گوناگون الهام گرفته است بهطوری که برخی از هنرشناسان،آن را هنری بیریشه و التقاتی معرفی کردهاند،البته این بررسی و برخورد بسیار سطحی و عامیانه است.دراینباره هلن گاردنر میگوید:

«سکوهای کاخهای ایرانی از معماری بین النهرین و پیکرههای نگهبان از اصل آشوری گرفته شدهاند. دقت ماشین گونهای که در حکاکی جزئیات پیکرهها به کار برده شده یادآور پیکرههای نقش برجسته، آشوری است، تالارهای ستوندار،احتمالا از نمونههای معماری مصریان یا مادها متأثر و خیاره کردن ستونها از شیوه، یونانی(ایونی)گرفته شده است، و با اینهمه شیوه، درهم آمیزی این عناصر گوناگون مجموعه، جدیدی پدید می آورد که کاملا تازگی دارد، و با هنر ملتهایی که احتمالا الهامبخش این عناصر بودهاند متفاوت است.ستون

ایرانی چیزی نیست که بتوان با ستون مصری یا یونانی اشتباهش گرفت و در معماریهای پیشین نیز کاخی به شیوه، آپادانای ایرانیان دیده نشده است.»

البته ایرانیان پیش از سلطه بر خاور نزدیک، سازنده، هنرهایی با مقایس کوچک بودهاند که به هنر چادرنشینی موسوم بوده است و شیوههای هنری در شیوههای هنری ایرانیان در مقیاس بزرگ و شکوهمند، زمانی موسوم شد که آنها بر خاور نزدیک مسلط شدند.

مقیاس بزرگ و شکوهمند زمانی موسوم شد که بر خاور نزدیک مسلط شدند.ایرانیان برای معرفی عظت و شکوه خود،فرهنگ سرزمینهای تحت سلطه را که به این کار کمک می کرد اقتباس کردند و از سرزمینهای دیگر صنعتگرانی را آورده تا بتوانند در ساخت کاخهایی در شأن و منزلت ایشان همکاری کنند.هلن گاردنر می نویسد:

«در یک کتیبهء ساختمانی که از شوش به دست آمده است از ایونیان،سادیان،مادها،مصریان،و بابلیان در جمع کارگرانی که کاخ را ساختند و آراستند نام برده میشود.»

امًا نکته، حائز اهمیت این است که هدایت گروه صنعتگران و هماهنگی بین ایشان را که شرط به وجود آوردن ساختمانها و طرحهای عظیم است،تماما توسط استادان مجرب ایرانی صورت پذیرفته است.

شاهنشاهی ایران در دوران فرمانروایی داریوش اول و خشایارشاه یعنی هنگامیکه به اوج عظمت خود رسیده بود(۵۲۱–۴۶۵ ق م)وسعتی به درجات بیشتر از مجموع خاک دو امپراطوری مصر و آشور داشت. این قلمرو تا مدت دویست سال با همان قدرت و وسعت دوام یافت تا آنکه در سال ۳۳۱ ق م به دست اسکندر منقرض گردید.

ایران که هرگز عظمت هخامنشی خود را فراموش نکرده بود، فرهنگ بینظیر و اشرافی خود را چنان به دست توانای شاهان ساسانی حفظ کرده بود که بعدها توانست ورود اسلام به ایران را تبدیل به رنسانس فرهنگی ایران کند.

ایران قرن سوم،وسیعتر از ایران امروز بود و چنانکه از نام آن برمی آید سرزمین آریایی ها بود و افغانستان، بلوچستان، سغد، بلخ و عراق را نیز دربر داشت.پارس،که سابقا نام استان فارس کنونی بود، فقط قسمتی ال جنوب شرقی این امپراطوری را تشکیل می داد امّا یونانیان و رومیان،که به «بربرها» توجّهی نداشتند، نام تنها یک قسمت را به تمام آن دادند.در قلمرو این امپراطوری،هزاران ده،صدها قصبه و دهها شهر قرار داشت که مهمترین آنها عبارت بودند از:اکباتان،ری،موصل،استخر(سابقا تخت جمشید) شوش،سلوکیه،و تیسفون پایتخت عظیم و باشکوه ساسانیان.»

«بر این قلمرو پهناور،پادشاهانی از جمله شاپور اول و دوم،بهرام پنجم و انوشیروان حکومت راندند. از ثروت و جلال شاپورها،قبادها و خسروها چیزی جز خرابههای هنری دوران ساسانی بجا نمانده است،امّا همین مقدار کافی است که ما را از دوام و قابلیت انعطاف هنر ایرانی،از زمان داریوش کبیر و تخت جمشید تا دوران

شاه عباس کبیر و اصفهان به شگفت آورد.»

(پیش از آنکه به نقاشیهای یافتشده از این دوران بپردازیم،باید خاطرنشان کنیم که بطورکلی سنت هنر تصویری ایران را می توان با توجّه به نمودهای گوناگون آن،به دو شعبهء اصلی تقسیم کرد: یکی شعبهء غربی که ارتباط کموبیش مستقیم با هنر بیزانس یعنی روم شرقی دارد و در عین آنکه از هنرسبک بیزانسی که زائیده خاور مآب شدن ناتورالیسم هلنی است، با عظمتی ساختمانی و شکوهی تزئینی در موزائیکهای کلیسای سان ویتاله ظاهر می شود.

متأثر است در آن تأثیر متقابل داشته است.دیگر شعبهء هنری بخشهای شرقی ایران که از زمانهای دوردست در این سرزمینها رواج داشته و تقریبا بدون آنکه وقفهای در آن ایجاد شود،در طی قرون متمادی با تجلّیات متنوع ادامه یافته است.و این،همان هنری است که بعدها با تأثیرپذیریهایی از هنرهای تصویری خاور دور در دورانهای بعدی مکتب مینیاتور ایرانی و خاصه شیوه، هرات را بوجود آورده است.»

مکتب نقّاشی شرق ایران با نام مانی نقّاش، هنرمندی که این همه داستان و روایت از چیره دستی او در این هنر حکایت می کنند، در آمیخته است. گرچه قدرت نمائیهای شگرفی که از این هنرمند نقل شده است و اثر سحرانگیز فوق العاده ای که برمی انگیخته، کمی افسانه بنظر می رسد ولی با اینهمه نمی توان شخصیّت و ارزش هنری این فرد نامدار را مورد تردید قرار داد.

#### - ایران پس از اسلام

با رواج دین مبین اسلام آئین مانوی برچیده شد و در نتیجه آثار نقاشی مانویان از بین رفت.بنظر میرسد که پارهای از مخالفت مسلمانان با هنرهای مصور،با مبارزهای که برای از میان برداشتن سنتهای دین مانوی انجام میشد،بیارتباط نبود و باید این نکته را هم متذکر شویم که نهضت شمایلشکنی که در روم شرقی(بیزانس)در همین دوره رواج داشت نمی تواند با موضوع پرهیز از آثار مانوی بیگانه باشد.

بدنبال این وقایع،مانویان به سمت شرق و شمال خاوری ایران روی آوردند و با کوچ ایشان،فرهنگ آنان در این سرزمینها رواج پیدا کرد.البته سنت نقّاشی مانویان،بکلی در ایران فراموش نشد و بعدها تأثیراتش در مکاتب نقّاشی ایرانی نمایان گردید. شباهت اوراق تورفان و نقّاشیهای ایرانی عصر مغول،از همین جا سرچشمه می گیرد «از نوشته های قرون اولیه هجری نیز می توان در مورد نقاشیهای عصر ساسانیان تصوری کم وبیش روشن پیدا کرد.از جمله آنان، می توان از یادداشتهای فراوانی که درباره و نقاشی های طاق ایوان مداین در دست داریم و از کتاب مزینی که باعث محکومیّت افشین سردار خلیفه و عباسی گردید و بسیار نمونه های دیگر یاد کرد. چنانکه می دانیم درباره و نقاشیهای طاق کسری، حتی به نوشته هایی برمی خوریم که در آنها صحنه های مختلف نقاشی طاق از جمله تصویری که در آن پیروزی خسرو انوشیروان را در جنگ انطاکیه نمایش آمده است با توصیف جزئیات آن آمده است و حتی از رنگ لباسها و اسبان و دیگر ویژگیهای نقش در این اسناد به تفصیل سخن رفته است.»

با توجّه به اینکه از آثار نقّاشی ساسانیان،مدارک مکتب نقّاشی شرق ایران با نام مانی نقّاش، هنرمندی که این همه داستان و روایت از چیرهدستی او در این هنر حکایت میکنند،در آمیخته است.

قابل توجّهی باقی نمانده است بااینحال،با توجه به مدارک باستانشناسی،به پارهای آثار که بدون تردید متعلّق به ساسانیان است،اشاره داریم:

«کاوشهای باستانشناسی در بخش بزرگی از ترکستان شوروی در مراکزی چون ورخش و خوارزم و سغدیان و افراسیاب،مجموعهای از نقّاشیهای دیواری را معرفی نموده است که مطالعه آنها برای شناخت هنر تصویری عصر ساسانی دارای اهمیّت فراوان است.»

«در پنج کنت واقع در مشرق سمرقند در ایالت سغدیان نقاشیهای چندی بر دیوارهای ساختمانهای باستانی بدست آمده است که در بسیاری از آنها صحنههای مربوط به تاریخ باستانی ایران و آنچه در شاهنامه فردوسی بازمی شناسیم، تصویر شده است.این نقاشیها را به اواخر ساسانیان نسبت داده اند.در یکی از تأثرانگیزترین این صحنه ها، مجلس سوگ سیاوش شاهزاده و نگون بخت ایران، با زبردستی فراوان نمایش داده شده است. پیکر بیجان سیاوش بر زبر تختی مرصع که گنبد شیارداری آن را پوشانده است قرار دارد و بانوان چندی بر بالای سر شاهزاده مشغول نوحه سرایی می باشند. در کنار فوقانی تصویر، کنگره های ساختمانی مشابه با آنچه در تخت جمشید می شناسیم نمایانده شده است، قسمت پائین نقاشی را گروه سوگواران پر کرده اند.

این نقّاشی و آثار دیگر پنج کنت که بر بنیاد همان داستانها و روایاتی که چهار قرن بعد بهنگام سرودن شاهنامه مورد استفاده، شاعر ملی ما واقع شد، پرداخته گشته است.ضمن تأیید اصالت منابع شاهنامه وجود یک سنت کهن ایرانی را در تمامی این مناطق،مورد توجّه قرار میدهد.»

در کاوشهایی که توسط باستانشناسان انجام گرفته قطعههای نقّاشی دیواری از دل خاک بیرون آورده شده که برای شناخت هنر نقّاشی ایران عصر ساسانی قابل توجّه است از جمله: «در دورا اروپا نمونه های چند از نقّاشی دیواری این دوران که اهل فن آنها را به هنر ساسانیان منسوب می دانند بدست آمده است.

و به این ترتیب میبینیم که قلمرو نقاشی عصر ساسانی به سرزمینهای وسیعی کشانده شده است و چنانچه تاکنون نمونههای فراوانی از این هنر در داخل برای جدا ساختن هنر صدر مسیحیت از هنر بیزانسی، حدود و مرز مشخصی موجود نیست.

سرحدات کنونی ایران یافت نگردیده؛درعوض بقای آن در سرزمینهای مجاور،این نقیصه را تا حد زیادی جبران مینماید.با اینهمه قطعات چندی از نقوش دیواری عصر ساسانی که تاکنون در کشور ما شناخته شده است می تواند چراغی فراراه پژوهندگان قرار دهد و ما اکنون بشرح مختصری درباره، آنها می پردازیم.»

کاوشهای هیأت باستانشناسی فرانسوی در شوش،قسمتی از یک نقاشی دیواری عصر ساسانی را از دل خاک بدر آورده است که به عقیده و پروفسور گریشمن به نیمه و اول قرن چهارم میلادی تعلق دارد. این نقش بر روی دیواری خشتی که روی آن را قشر ضخیمی از کاه گلاندود کردهاند نقاشی شده است. (به تصویر صفحه مراجعه شود) مطالعه و این نقاشی،تداوم سنت هنری باستانی ایران را که در عصر هخامنشیان و دوران اشکانیان مشاهده نمودیم بخوبی اثبات می نماید،همچنانکه در نقاشیهای دورانهای پیش،هنرمند ایرانی از بکار بردن سایه و روشن و پرسپکتیو پرهیز می نمود.در این تصویر نیز همه و عوامل سازنده و اثر،بوجهی نموده شده است که در عین القاء فضای خاص،از ایجاد تصور عمق بر روی دیوار احتراز شده باشد و بدین منظور،نقاش این صحنه در همه و بخشهای اثر خود، رنگهای یکدست و بدون سایه بکار برده است و از خطوط موزونی که برای مشخص نمودن قطعات مختلف نقاشی خود رسم کرده بعنوان یک وسیله و تزئینی استفاده نموده است.

بدین ترتیب نقّاش دیواری شوش در شانزده قرن پیش با تنظیم خوشایند سطح و خط و رنگ و بکار بردن موزون این سه عامل در نهایت سادگی،موفق شده است زمینهء تزئینی و دارای خاصیّت القاکنندهای قوی بو جود آورد که هنوز هم می تواند مورد توجّه هنرمندان واقع گردد.

## غرب آسیا(ترکیه)

«کشفیات اخیر در آناتولیا(ترکیه کنونی)نشان دهنده، فرهنگی در فاصله، ۷۰۰۰ تا ۵۰۰۰ سال پیش از میلاد میباشد که محل پیدایش و رشد یک فرهنگ پررونق دوره، نوسنگی بوده است و این احتمال وجود دارد که فلات مزبور از لحاظ فرهنگی پیشرفته ترین منطقه، آن زمان بوده باشد.

دوازده سطح پیاپی ساختمانی که در فاصله سالهای ۱۹۶۱ و ۱۹۶۳ در چتل هویوک حفاری شدند از ۶۵۰۰ تا مربع که نقط چهار هزار متر مربع که فقط چهار هزار متر مربع که فقط چهار هزار متر مربع آن حفاری شده است)

ردیابی ناگسسته و دوباره، تکامل یک فرهنگ نوسنگی در یک دوره، ۸۰۰ ساله ممکن شده است.تکاملی که از اقتصاد متکی بر شکار و گردآوری خوراک به اقتصادی کاملا کشاورزی منجر شده است.

در کنار اریحا،چتل هویوک را یکی از نخستین تلاشهای بشر برای پیریزی زندگی شهری نامیدهاند،نظم موجود در نقشه شهر نشان میدهد که آن را برطبق نقشهای نظری یا غیرتجربی ساختهاند، ویژگی این شهر آن است که هیچ خیابانی ندارد،خانهها به یکدیگر چسبیدهاند و از پشتبام به یکدیگر راه دارند.»

در چتل هویوک، تعداد زیادی زیارتگاه پیدا شده است که با خانه های عادی و یکنواخت درهم آمیخته بوده اند. با تفاوت های موجود در سطوح گوناگون، به طور متوسط برای هر چهار خانه یک زیارتگاه وجود دارد. زیارتگاهها را از روی تزئینات سرشار داخل شان، نقاشیهای دیواری، گچبریهای برجسته، سردیسهای جانوران، جمجمه و گاو و پیکرهای کوچک اندام مقدس، می توان از خانه های عادی بازشناخت.

«اهمیت شکار به عنوان منبع تأمین خوراک تا حدود ۵۷۰۰ قبل از میلاد در نقاشیهای دیواری زیارتگاههای کهن که بیشترین بخش آنها را صحنههای شکار تشکیل میدهد،نشان داده شده است.صحنه، شکار گوزن از لحاظ سبک و مفهوم یادآور نقاشیهای پناهگاهی شرق اسپانیاست.»

ادر یکی از زیارتگاههای قدیمی تر نقاشی پیدا شد که تا هزاران سال بعد نیز نمونهاش دیده نشد.این نقاشی یک منظره، تمام و کمال است و مطابق تاریخگذاری به روش کربن ۱۴ کمی پس از سال ۴۲۰۰ پیش از میلاد کشیده شده است.در پیشزمینه، آن شهری احتمالا همان چتل هویوک است.در پشت این شهر،البته کمی دورتر و با مقیاسی کوچکتر،کوهی با دو قله دیده میشود.خطها و نقطههایی که از قله، بلندتر خارج میشوند،به معنی فوران مواد آتشفشانیاند.این کوه شناسایی شد و معلوم شد که منظور از آن کوهی است به نام حسن داغ با ارتفاع ۳۱۸۰ متر که از چتل هویوک دیده میشود و تنها آتشفشان دوقلهای در آناتولیای مرکزی است.چون این نقاشی روی دیوار زیارتگاه ترسیم شده، میبایست فوران آتشفشان مزبور،مفهومی مذهبی پیدا کند.هنرمند با آنکه این حادثه را با دنیای زیرزمینی پیوند داده،خود با ترسی آمیخته با احترام شاهد آن بوده است.ترسش احتمالا با سپاس از زمین مادر و پرنعمت توأم بوده،زیرا معروف است که چتل هویوک بخش بزرگی از شروتهایش را از راه فروش آبسیدین می آورده است.آبسیدین سنگ یا شیشه، آتشنشانی بی شکل بود که به

راحتی شکسته می شد و لبه های تیزی پیدا می کرد و برای کارهای اسلحه سازان و ابزار سازان عصر نوسنگی ارزش فراوان داشت.»

## ج-آفريقا

بی جهت نیست که محققان تارخ تمدن، آفریقا را «قاره، تاریک» نام نهاده اند، اگرچه این قاره اولین بشریت نبوده امّا مسلم است که یکی از نقاطی است که مهد پرورش تمدن واقع گردیده. بااین همه، گذشته، آن در تاریکی و ابهام فرو رفته است. از آنجائیکه وضع اقلیمی افریقا تقریبا ثابت و یکدست و سکونت افراد بشر در آن دایمی و یکنواخت بوده، در آثار متعلق به عصر پارینه سنگی پیشین آن تغییرات شدید مانند آنچه در مورد اروپا ذکر شده به وجود نیامده است.

دوران ماقبل تاریخ قاره، افریقا نماینگر یکی از مهمترین و اسرار آمیزترین جوانب تحقیق و مطالعات ما میباشد.برای مدت مدیدی، آفریقا قارهای عقب مانده محسوب می شد که تنها دربردارنده، اشکال و انواع قدیمی فرهنگ بوده و قادر به خلق انواع جدید فرهنگ نمی باشد.

باستان شناسان اروپایی از بررسی هنر بدوی افریقا موفق به کشف واقعیت های جالبی از جمله وجود تمدنهای مهم شدند. و این اکتشافات مهیج، نهایتا منتج به این عقیده شد که اولین نسل بشر و همچنین اولین صنایع،احتمالا از این قاره شروع شده است.امروزه می دانیم که پیشینه، تاریخی آفریقا، اساسا همان مراحل موجود در قاره، آسیا و اروپا را از نظر باستان شناسی معیارهایی برای طبقه بندی هنر صخرهای وجود دارد،امّا عقاید بر این است که هنر افریقا را هنوز نمی توان در این طبقه بندی منظم قرار داد و نیز هنوز نمی توان گفت که آیا هنر افریقا،قدمت آثار موجود در اروپا را دارد یا خیر و یا ارتباطی از نظر زمانی بین آثار دو قاره اروپا و افریقا وجود دارد؟

معرفی هنر پیشینه، تاریخی آفریقا باید به طور مختصر انجام گیرد زیرا در تقسیم بندی مراحل مختلف از نظر باستان شناسی به اطمینان کاملی دست پیدا نکرده ایم و باید مطالعاتمان را براساس اخبار موثق در نواحی وسیع ادامه دهیم،البته مناطق بسیاری هنوز به طور کامل کشف نشده است ولی در نواحی شمال افریقا هنر صخره ای گسترش بیشتری را نشان می دهد و آنچه که تاکنون درباره، هنر صخره ای افریقا تحقیق و منتشر شده مربوط است به نواحی شمال آفریقا که اینک به ذکر خلاصه ای از متن کتاب «هنر قبل تاریخ و هنر بدوی»، می پردازیم.

هنر صخرهای در تمام دوران ماقبل تاریخ در این منطقه به دلیل اتصال و ارتباط آن با هنر در اروپا بسیار جالب است،گسترش این هنر از مراکز که اکنون صحرا نامیده می شود تا سودان،و از آتلانتیک به صحرای لیبی و تا دره عنیل و قسمتهایی از مراکش و حتی جزایر قناری بوده است.

در بین اکتشافاتی که در صحرا شده،بعضی از آثار مورد توجه خاص باستان شناسان قرار گرفته است.از جمله کاوشهای انجام شده در صحرای اسپانیا،موریتانی-منطقه، جنوب اوران، سورا، او گارتا، ایر، هو گار، آدرار آنت، اندی، تیبستی، فزان و منطقه، تاسیلی ناجر و کارکاوشگران و هیئتهای اعزامی مختلف از فرانسه و ایتالیا به برخی از سئوالات ما در مورد هنر صخرهای آفریقا پاسخ داده است.

آثار به دست آمده در منطقه، تاسیلی شامل حکاکیها و طراحیهای محیطی و بعضا استفاده از رنگ در داخل حکاکیها می شود.استفاده از خاک سرخ و رنگ سیاه در سایهها و استفاده، کمتر از سفید و خاکستری و آبی مشهود است. تکنیکهای حکاکی در روی صخرهها به نظر می رسد دستخوش تحول و تغییر شکل شده و قدیمی ترین تکنیک حکاکی شده به شکل ۷ و U است و بعدها از تکنیک چکش برای حکاکی استفاده شده است.

از بررسی آثار حکاکی ده و یا نقاشی شده روی صخرهها در جایی که در حال حاضر صحرا نامیده می شود به این نتیجه می رسیم که قدیمی ترین حیواناتی که در این منطقه زندگی می کردند، جانورانی مثل فیل، کرگردن، اسب آبی، زرافه و تمساح بوده اند و مرحله و میانی نقاشی ها (منظور لایه های نقاشی شده برروی هم می باشند) تعداد زیادی گاو را شامل می شود. و در مراحل آخری، اسب و شتر مطرح می شوند.

در اینجا نیز تفاوتی بین طراحیهای رئالیستی و روش ایجاد سبک و بدعت کاری مشهود است.این اختلاف روشها هستند که تغییر شکل اثر ترسیم شده و دوره و تحول و تغییر باستان شناسی فیگورها را نشان می دهد.بی تردید وقوع همزمان تصاویر حیوانات باستانی در یک سبک رئالیستی،در حکاکیهای با خطوط عمیق و متوالی،دلالت بر قدیمی ترین مرحله و هنر شمال آمریکا می کند،مرحله ای که در آن تشابهات یا نزدیکیهای دوره و عصر حجر اروپا یا بالاخره هنر مربوط به دوره و عصر حجر قدیم و جدید مورد سئوال قرار می گیرد.زمانی که تصاویر جکاکی شده حیوانات کمرنگتر می شود و یا کمتر قابل تشخیص می شوند نشانگر آن است که تصاویر دارای سبک هستند و حیوانات جدید تر هستند.تصاویر اسب و بخصوص تر از این گونه هستند.اینها در نقوش عرب هم وجود دارند و تاریخ ثابت کرده است که این حیوان(شتر)احتمالا در طول دوران امپراطوری روم به شمال آفریقا معرفی شده است.مطمئنا می توان بین هنر قبل از شتر و بعد از شتر طبقه بندی

اساسی کرد که هنر بعد از شتر همچنان در سودان تا زمان حال پابر جاست.در تقسیم بندی سه مرحلهای هنر صحرا که توسط باستان شناسان انجام گرفته دوره، نوسنگی با سه دوره مشخص می شود.

اولین دوره، نوسنگی شامل:۵۰۰۰ تا ۱۰۰۰ سال قبل میلاد میشود که با تصاویری از شکارچیان با سرگرد و بدنهای نموداری میشود.

دومین دوره، نوسنگی در نقاشیهای صحرا (تاسیلی)معرف زندگی چوپانی است و بر تصاویر گلهها تأکید دارد.این دوره تا ۲۰۰ سال ق م ادامه پیدا می کند.

مرحله، سوم نوسنگی در افریقا با تصاویری از اسبها و ارابهها و بالاخره مرحله، شتر و مرحله، تصاویر گاو در تاسیلی به دلیل وجود نمونههای دارای سبک مخصوص به خود نشان داده شده، که بسیار جالب است.پیکرهای آنها کوچکتر هستند و بوسیلهی گلههای طولانی گاو نر به همراه حیوانات متعلّق به آبوهوای مرطوب مانند فیلها و شیرها و کرگدنها را شامل می شود و این دوره تا قرن هجدهم بعد از میلاد ادامه پیدا می کند.

## د-آمریکا

«هنر صخرهای آمریکا سابقهای قابل مقایسه با هنر باستانی در دنیای قدیم دارد.نواحی وسیعی دارای حکاکیهای باارزش و موضوعات متفاوت هستند،از جمله کوههای ونزوئلا،جنوب شرقی و جنوب غربی آمریکا با مرکزی در آریزونا و همچنین دیگر نواحی آمریکای شمالی و رشته کوههای شمالی آرژانتین،البته در این مناطق هنوز اکتشاف به طور کامل صورت نگرفته است.

در قسمتهایی از آمریکا،آثاری از جمله نقاشیهای صخرهای یافت شده است که مهمترینشان در آرژانتین،بخصوص در پاتاگونیا به دست آمده و مورد مطالعه باستانشناسان قرار گرفته است.

در اوایل ۱۸۷۷ جغرافی دانی به نام (فرانسیسکوپی مورنه) اولین نقاشی صخرهای را نزدیکی دریاچه، آرژنتیونو کشف کرد.و در سال ۱۹۵۱ امنگین که قبلا نویسنده، کارهای برجسته بر روی سنگهای باستانی در سراسر دنیا و هنر ماقبل تاریخ در اروپا بود مطالعات خود را بر روی این موضوع شروع کرد.او یک مرکز باستان شناسی برای منطقه، آمریکای جنوبی تأسیس کرد.مرکز نقاشیهای صخرهای در پاتاگونیا بین رودخانههای دسیدو ر سانتاکروز واقع است و همچنین در قسمت شمالی دره، رود گالیگوس و تعداد زیادی در منطقه، کوردوبا به دست آمده است.

تعدادی از نقاشیهای دست به صورت منفی و مثبت در استانهای سنلویز و لاریوجا گزارش دادهاند،منگین موضوعات نقاشیهای پاتاگونی را به سه گروه دسته بندی می کند.

بزرگترین گروه شامل نقاشیهایی است که نشان دهنده، دستها در حالت منفی و معمولا از دست چپ جوانان و نوجوانان تصویربرداری شده است.و همچنین نقاشیهایی از دست درحالت مثبت و دستهایی با انگشتان ناقص وجود دارد.دراین مجموعه،عکسهایی از پاها بسیار نادر و کم هستند، در حالیکه دستهایی که در یک مجموعه آمدهاند بالغ بر صد عدد می شوند.البته در یکی از مراکز نقاشیهای دست در ایالت نوکون واقع در ناحیه سانتاکروز، تعداد ۱۶ عدد نقاشی پا وجود دارد.

گروه دوم،موضوعاتی از قبیل تصاویر انسان و حیوان دربرمیگیرد با صحنههایی از شکار، خصوصا شکار گواناکوس .در این نقاشیها، تصاویر شترمرغ و یوزپلنگ کمتر دیده میشود. صحنههایی از رقص،احتمالا با ماسک در منطقه، رودخانه، پینتورأس۱۵۰فراوان هستند.

سومین گروه طرحهای سمبلیک را شامل میشوند که به شکل نموداری و هندسی هستند از جمله طرحهای به شکل نقشههای پیچدرپیچ،دایرهای، نردبان گونه،سپرگونه و طرحهای پلهای و غیره.

همین محقق اولین دوره، تصویری را شامل طرح دستها میداند و رنگ قرمز را اولین رنگ مورد استفاده در این نقشها ذکر میکند،پس از آن سیاه و زرد و سفید برای نقاشیهای مثبت و منفی از دست مورد استفاده قرار گرفته است.نقاشیهایی که از هزاره، هشتم تا هزاره، دوم پیش از میلاد به ثبت رسیدهاند،شامل طرحهای ترکیبی از صحنههای شکار و طرحهای انتزاعی میشود که در تمام نقاط آمریکای جنوبی از جمله شیلی و آرژانتین،یافت شدهاند.

از اواسط هزاره، اول شیره، طراحی انتزاعی با استفاده از اشکال عمده، خطی شکسته،موجدار و پیچان در قسمتهای وسیع نقاط صخرهای«کوردوبا» رواج مییابد.این مضامین از طرحهای منسوجات و سرامیک اسپانیاییها که در این دوره بر این منطقه تسلط داشتهاند ملهم میباشد.

تنها در کوههای کوردوبا،پدرسن ،در حدود دویست غار با بیش از سی هزار کشف شده است و نقاشیهایی از این دست تا اوروگوئه و دیگر مناطق آمریکای جنوبی از جمله شیلی،ایالت برزیلی پارنا، حوزهء رودخانه آمازون،گینه،ونزوئلا،تکزاس،نیومکزیک،آریزونا و کالیفرنیا توسعه پیدا میکند.»

## مصر باستان (۴۰۰ تا ۵۰۰ ق م)

«از آنجا که نقش برجسته حد فاصل میان مجسمه سازی و نقاشی است، در مصر جز در دوره و بطالسه و در تحت تأثیر یونان، نقاشی مرکز به پایه و یک هنر مستقل نرسیده و همیشه به عنوان دستیار معماری و مجسمه سازی و کنده کاری از آن استفاده می شده به این معنی که کار نقاشی فقط آن بوده است که آنچه را قلم حجار تراشیده برنگین کند ولی با وجود آن که نقاشی منزلت دست دومی داشته است در همه جا اثر آن دیده می شود. "تاریخ کشور مصر با اتحاد اجباری دو سرزمین مصر علیا و مصر سفلی به فرمانروائی منس شروع شد، منس همان نارمر پادشاه است که تصویرش روی یک سنگ لوح در هیراکونپولیس به دست آمده است.

لوحه، مزبور در اصل به عنوان لوحی برای تهیه داروی آرایش چشم مورد استفاده قرار می گرفت.این لوحه به عنوان یک سند تاریخی که وحدت دو بخش مصر و آغاز دوره، سلسله ها را بر خود ثبت کرده و به عنوان نخستین نمونه، فرمولی برای نمایش پیکره که تا ۳۰۰۰ سال بر هنر مصری مسلط بود،اهمیت بسیار دارد.لوحه آرایش پادشاه نارمر همچون مجموعه ای از فرمانهای کهن،قوانینی بنیادی را مطرح کرد که تا هزاران سال بعد،بر کل هنر در امتداد رود نیل حاکم موضوع نقاشیهای قالب بندی شده را بیشتر طبیعت بیجان،حوادث روزمره زندگی،موضوعات اساطیری و منظره های گوناگون تشکیل می دهد.

نمونه منحصربهفرد نقاشی دیواری مصر باستان، متعلق به دوره، پادشاهی کهن،به شکل حاشیهای تزئینی با عنوان غازهای مدوم است.

در قسمتی از یک نقاشی دیواری که از مقبرهای متعلق به دوره و پیش از پادشاهی در شهر هیراکونپولیس به دست آمده است، یکی از مراحل ابتدایی در سیر تکاملی مراسم تدفین مصریان و در نتیجه هنر ایشان، به خوبی مشهود است و ضمنا باید گفت که این اثر، قدیمترین تصویر شناخته شدهای است که بر روی سطح صافی، ساخته و دست آدمی یعنی روی دیوار آجری، نقاشی شده است. طرح کلی نقاشی هنوز خاصیتی کاملابدوی دارد، یعنی شکلها با فواصلی نسبتا مساوی، بر سراسر سطح تصویر پراکنده شده است. نکته و قابل تذکر این است که شکلهای ادمی و جانوری به صورت علایمی اختصاری و نمونه بندی شده، در آمده است. چنانکه گویی چیزی نمانده تبدیل به هیروگلیف (خط تصویری مصریان) گردد.

شکلهای سفید بزرگ،کشتیها را نشان می دهد و وجودشان د رتصویر به منزله، حمل جنازه یا وسیله، انتقال روح است و چنانکه در مقابر دورههای متأخرتر نیز مشاهده می شود همان وظیفه بر عهده شان باقی مانده است.هیکلهای سفید و سیاه روی کشتی بالایی،زنانی عزادارند که دستهای خود را به حالت سوگواری از دو طرف بلند کرده اند. بقیه ء تصویر، ظاهرا دیگر متضمن هیچگونه رابطه ای با موضوع اصلی یا حاوی معنایی رمزی، نیست و شاید باید آن را فقط اقدامی ابتدایی به وصف صحنه های عادی زندگی روزانه انگاشت؛ از آن قبیل که چند قرن بعد تر مقبره های دوران پادشاهی کهن دیده می شود.»

«صحنه های نقش برجسته رگنینی که زینت بخش دیوارهای مقبره، یکی از مأموران متعلق به پادشاهی کهن به نام تی هستند،نمونه ای از موضوعات مورد علاقه، حامیان هنر به شمار می روند بیشتر این صحنه ها به کشاورزی و شکار یعنی فعالیتهایی مربوط می شوند که معرف علاقه، بنیادی انسان به طبیعت هستند، و با تدارک دیدن برای کا در آن دنیا ارتباط دارند.

خدمتکاران و زورقهایشان به آرامی ازمیان مردابها می گذرند و در میان انبوهی از شاخههای تناور پاپیروس،اسب آبی شکار میکنند.

ساقه های باریک و نی مانند پاپیروس ها با شکافهای ظریف مکرری نشان داده شده اند که در بالای تصویر به طرز زیبایی به اجتماع آشفته ای از پرندگان هراسان و درندگان کمین گرفته تبدیل می شوند.در زیر زورقها، آب که با انگاره ای از خطوط مواج نمایانده شده، پر از اسب ابی و ابزیان دیگر است.

اینطور به نظر میرسد که شکارچیان تی دیوانهوار با نیزههای خود به اسبهای آبی حمله میبرند،ولی خود تی که هیکلی دو برابر هریک از آنها دارد آرام بر کنار از دیگران به حالتی رسمی ایستاده است.»

«درشتی هیکل و تناسبهای مطلوب میان اندامهای بدنش حکایت از مقام تی دارد،مانند حالت قراردادی او که با فعالیت واقع نمایانه خدمتکاران دون مرتبهاش،مخصوصا با پیکرههای دقیقا مشاهده شده، پرندگان و درندگان در میان شاخ و برگهای پاپیروس ناسازگار است.»

نمونه، منحصربه فردی از نقاشی دیواری متعلق به دوره، پادشاهی کهن به شکل حاسیه ای تزئینی با عنوال غازهای مدوم است، این نقاشی بر روی دیوار خشک (سگو)انجام شده است، در تجزیه و تحلیلی که بر این تابلو در تاریخ هنر جنسن آمده است، می خوانیم: «منقارهای ظریف و گیرنده، غازها، نرمی بدن و گام و خرامشان با چنان دقت و ظرافتی مجسم گردیده اند، که تحسین هر پرنده شناسی را برمی انگیزد. آفرینش این پیکره ها کار هنرمندی کارکشته با چشم و دستی کار آزموده است، و این احتمال نیز وجود دارد که در اینجا انگیزه های مذهبی با انگیزه های هنری و زیبایی شناختی درهم آمیخته باشند. زیرا پس از مسدود شدن راه ورودی مقبره نمی شد انتظار داشت که چشمان فانی کسی بتواند نقاشیهای مزبور را دوباره ببیند. شاید مصریان آن روزگر گمان می کردند که جادوی تصویرها در تاریکی و خاموشی اثر می کند و نیرویی پدید می آورد که تا ابلد در خدمت کا قرار می گیرد. در اینجا گوشه هایی از تأثیر جادویی نقاشیهای غارنشینان به حیات خود ادامه می دهد.

هنر دوره، پادشاهی کهن،هنر کلاسیک مصر است.میثاقهای تثبیت شده، این هنر بیهیچ دگرگونی بزرگی تا سه هزار سال بر جا ماندند و کیفیت هنر دوره، پادشاهی کهن در حد اعلی،گرچه گاهگاه قرینی پیدا می کرد.در تاریخ باستانی مصر از کیفیت هنرهای همه، سرزمینها برتر بود.»

#### نقاشی دیواری دوره و پادشاهی میانه در مصر

در حدود ۲۳۰۰ ق م زمیندارانی که قدرت یافته بودند برای کسب سلطنت به مقابله با فراعنه برخاستند و این مقابله باعث شد که کشور مصر در حدود صد سال درگیر جنگ داخلی شود و سرانجام پادشاه تبس به نام منحوتب،توانست مصر آشفته را به کنترل خویش درآورده و نظم را برقرار سازد،پس از این هنر دوباره رونق گرفت و در همه زمینه ها از جمله ادبیات و نقاشی آثار قابل توجهی به وجود آمد، از جمله اثری که از مقبره خنوم حوتپ به دست آمده است.

«در این نقاشی دیواری،خدمتکارانی را می بینیم که به غزالان آفریقایی یا جانوران اهلی شده در مصر آن روز علف می دهند. هنرمند در اینجا کوششی جسورانه به خرج داده تا شانه ها و پشت دو خدمتکار مزبور را کو تاهتر بنمایاند، امّا چون در چهار چوب خشک میثاقهای زمانش کار می کرده، فقط نماهای جانبی و روبرویی شان را با ترکیبی غیرعادی به هم متصل کرده است، درنتیجه صحنه و نقاش کاملا متقاعد کننده است ولی پیکره های دو خدمتکار هماهنگی بصری لازم را ندارند.»

## نقاشیهای دیواری در دوره و پادشاهی جدید مصر

«پادشاه میانه مانند پادشاهی کهن از هم پاشیده شد و قدرت به دست سلسهای از آسیائیان سامی الاصل افتاد که از دشتهای مرتفع سوریه و بین النهرین برخاسته بودند.اینان فرهنگی جدید و متنفذ و یک ابزار بسیار مفید یعنی اسب را نیز با خود آورده بودند،این قوم هیکسوسها یا پادشاهان چوپان نامیده میشدند.»

احمس ،شکست دهنده، نهایی هیکسوسها و نخستین پادشاه سلسله، هجدهم،دوران پادشاهی امپراطوری جدید را که درخشانترین دوره در تاریخ طولانی مصر بهشمار میرود را آغاز نهاد.این پادشاه،طیوه را پایتخت خود قرار داد.این شهر به زودی به پایتختی بزرگ و زیبا با کاخها،مقبرهها و معابد پرشکوه در دو سوی رود نیل تبدیل شد.

حالت خوشبینانه، حاکم بر دوره، جدید در کتیبهای که از بالای سر چند رقصنده در یک پرده، نقاشی به دست آمده،و اینک در موزه، بریتانیا نگهداری میشود،ثبت شده است.

«پایداری فرمولهای برجسته نهایی یک چهره بر روی سطح تخت را میتوان در نقاشیهای دیواری مقبره، آمنمحب در طیوه که به سلسله، هجدهم تعلق دارد مشاهده کرد.شخص متوفی روی زورقش ایستاده است و <mark>ب</mark>ا چوب پرت کردنش پرندهها را از روی مرداب پاپیروس دور می کند.در دست راستش سه پرندهای را که شکار کرده نگه داشته است.گربهء صیادش که روی ساقهء یک پاپیروس در جلوی او یکی از ویژگیهای نقاشی دورهء پادشاهی جدید مصر، دوری گزیدن از قواعد خشک شبیهسازی است.نشسته است،دو پرنده، دیگر را با پنجههایش گرفته و بال پرنده، سوم را با دندان چسبیده است.دو همراه وی که احتمالاً همسر و دخترش هستند،و ييكره هايشان به تناسب مقامشان كوچكتر نمايانده شده است،خوشحالند كه چندين نيلوفر آبي چيدهاند.گربه و ماهیها و پرندهها با ناتورالیسمی مبتنی بر ادراک بصری همچنانکه در نقاشی دیواری خشک غازهای مدوم دیدیم مجسم شدهاند.اتاقک مقبره همچنان که در مقبره، باقیمانده از دوره، پادشاهی جدید به نام مقبره، نخت۲۷در طیوه دیده می شود شبیه اتاقکهای مقبره در دورهء پادشاهی کهن است.در نقاشی دیواری آن روش نمایش همچنان با جداسازی اکید مناطق عمل همراه است.ولی در برخی جزئیات،نوآوریهایی به چشم میخورد.گاهگاه زندهنمایی تازه و ژرف نگری بیشتری در امور زندگی دیده میشود.در جزئی از یک نقاشی دیواری متعلّق به مقبرهء دیگری از پادشاهی جدید،چهار زن به تماشای رقصیدن دو دختر زیرک و کوچک نشستهاند و خود نیز ظاهرا در نوازندگی آهنگ رقص شرکت دارند.روی هم افتادن تصویرهای دختران که به جهات متضاد مینگرند و چرخشهای نسبتا پیچیدهء این رقص،با دقت و درستی کاملی مشاهده و نمایانده شده است.از چهار زن مزبور،دو تای دیگر چنان رو به ما نشان داده شدهاند که میتوان آن را غیر عادی ترین و نادرترین تلاش برای نشان دادن نمای تمام رخ دانست.اینها ظاهرا به آهنگ رقص،دست میزنند،یکی از ایشان نی مینوازد و درحالیکه جملگی پاها را روی هم انداخته و نشستهاند.هنرمند بیشترین توجهش را به نمایش کف پای ایشان معطوف کرده است.این دوری از رسمیت، نه فقط می تواند به معنی رهایی از قواعد خشک شبیهسازی باشد،بلکه حکایت از نوعی فاصله گیری با مضامین ثابتی دارد که برای نقاشی مقبرهای مناسب پتداشته می شدند. درعین حال،در اینجا می توان بازتابی از شیوهء زندگی پرتجملتر دورهء پادشهای جدید را مشاهده کرد.و این احتمال نیز وجود دارد که از این زمان به بعد،کا نه فقط به وسایل اولیه زندگی در آن دنیا، بلکه به سرگرمیها شادیهای رسمی نیز احتیاج پیدا کرده باشد.»

## هنر اژهای (یونانیان اولیه ۲۵۰۰ ق م)

«تمدن اژهای بهعنوان پیشتاز نخستین تمدن حقیقتا اروپایی-تمدن یونانی-اهمیت ویژهای دارد. جغرافیای منطقه محصور در دریای اژه،شدیدا با جغرافیای منطقهء خاور نزدیک متفاوت است.همچنان آب و هوای این دو منطقه باهم تفاوت دارند.»

«مردمش شیوه، زندگی آمیخته با شادی و لذتجویی،تندرستی و سرزندگی را دوست میداشتند،این سخن مخصوصا درمورد جزیره، کرت یعنی مرکز باستانی تمدن اژهای که نیروهای خلاقش از آنجا ساطع میشدند صدق میکند.»

فرهنگ کرت بر فرهنگ سراسر جزایر دریای اژه تأثیر گذاشت.دگرگونیهای مختصری که این فرهنگ در سرزمین اصلی یونان و جزایر سیکلاد در شمال کرت پیدا کرد،تشخیص داده شده است.به همین علت هنر جزیره و کرت را به نام مینوس پادشاه،هنر مینوسی و سیکلادی نامیدهاند:

## - هنر مینوسی و سیکلادی (کرت)

«در میان دریایی همچون لعل روان،سرزمینی هست به نام کرت.سرزمینی است خوش و پرمایه، محاط در آب،با مردمی بیرون از شمار و نود شهر، این وصفی است که هومر احتمالا نه قرن قبل از میلاد، از جزیره، کرت می کند.روزگاری این جزیره، پر ثروت با ناوگانی نیرومند بر قسمت اعظم دریای اژه و بخشی از شبه جزیره، یونان سلطه می ورزید.و هزار سال پیش از محاصره، تروا یکی از هنری ترین تمدنهای تاریخ را بهبار آورد. در ۱۸۹۳ یک باستان شناس انگلیسی پس از تحقیقاتی که روی چند سنگ منقش داشت به کرت رفت و موفق به کشف گرانمایه ترین گنجینه، تحقیقات تاریخی جدید، یعنی کاخ مینوس، از دل خاک گردید.

از درون کاخ مزبور هزاران مهر و لوحهء گلین و تصویرهای منقش بر دیوارها بهدست آمد که گویای تمدن و شیوهء زندگی مردمان کرت است.

کرتیان،چنانکه از تصویرهای ایشان برمی آید، به تبر دو دم که از علایم دینی برجسته، آنان است شباهت غریب دارند.تنه، مردان و زنان،بی تفاوت به کمری باریک،که از مد عصر ما نیز افراطی تر است، ختم می شود.همه کوته بالایند.

ما نامهای شاهان کرت را نمی دانیم.نام مینوس که بر آنان اطلاق شده است محتملا مانند کلمه، فرعون به قیصر،عنوانی بیش نیست و همه، سلاطین کرت را دربرمی گیرد.» «هیچیک از مظاهر فرهنگ کرت باستان بهقدر نقاشی جذاب نیست.مجسمهسازی کرت بیاهمیت و سفالگری آن ناچیز است و از معماری کرتی هم به جزء خرابه،چیزی به جای نمانده است.

امًا نقاشی،با آنکه از همه، هنرها شکننده تر است و زودتر شکار زمان لاقید می شود،در کرت گرانجانی کرده و شاهکارهایی ستایش انگیز و روشن به ما رسانیده است.حال آنکه یونان،گرچه مدتها پس از کرت آغاز جلوه گری کرد،هیچ اثر اصیلی از نقاشی، برای ما نگاه نداشته است.

زلزلهها و جنگهای کرت،کاخها را واژگون کرد. امّا برخی از نقوش دیواری را امان داد و ما اکنون می توانیم با تماشای این نقوش،پوست چهل قرن را به دور اندازیم و با هنر مردانی که غرفههای شاهان عصر مینوسی را آراستند روبرو شویم.کرتیان حتی در ۲۵۰۰ سال قبل از میلاد می دانند که چگونه دیوارها را با آهک خالص بیوشانند و بر سطح مرطوب نقاشی کنند.قلم مو را با چنان سرعتی می گردانند که رنگ، پیش از خشک شدن دیوار مرطوب،در فرسک رخنه می کند. در موزه هراکلیون، ازعفران چین با شوقی که خالقش در عصر مینوسی میانه او را مصور کرد، به جمع آوری بوتههای زعفران مشغول است،کمرش به درجه نامعقولی باریک،تنهاش نسبت به پاهایش بسیار بلند است؛با اینهمه سرش بی نقص است و رنگها ملایم و گرم و گلها پس از چهار هزار سال هنوز تازهاند بر دیواری تصویر دلکشی کشف شده است. در این تصویر، گربه و ستبر کشیده تیره رنگ و سرزندهای در میان شاخهای مواج قرار دارد و خود را آماده می کند تا به روی پرندهای مغرور که پروبال خود را در آفتاب می آراید بجهد.نقاش کرتی در عصر مینوسی اخیر به ذره و کمال می رسد:هر دیواری او را وسوسه می کند،هر توانگری او را فرامی خواند،نه تنها مساکن سلطنتی،بلکه منازل اشراف و شهرنشینان مرفه ر را وسوسه می کند،هر توانگری او را فرامی خواند،نه تنها مساکن سلطنتی،بلکه منازل اشراف و شهرنشینان مرفه ر می پردازد و از کمال هنری غفلت می ورزد به کمیت می پردازد و رخوت هنری او را در میان می گیرد با ین وصف،نقاشی در هیچ یک از تمدنهای مقدم بر کرت،با چنین طراوتی به سیمای طبیعت ننگریسته است. تنها شاید بوران مصر را مستنی دانست. دانست.

جریان انحطاط کرت بر ما مجهول است و نمیدانیم که این جامعه در کدام یک از طرق متعدد انحطاط سیر کرد:شاید همه را پیموده باشد،شاید جنگهای داخلی از شمار مردان جزیره کاسته و سپس یک حمله، خارجی،کرت منقسم و نامتحد را از پای در آورده باشد.شاید زلزلهای ناگهان شهرها را لرزانیده و ویران کرده و یا انقلابی خشماگین در ظرف سالی پروحشت از اجحاف متراکم قرون انتقام گرفته باشد.»

## زمينهء پيدايش تمدن يونان باستان

«چون اقیانوس اطلس و جبل الطارق را پشت سر گذاریم و به آرامترین دریاها،مدیترانه،پا نهیم بیدرنگ به صحنه، تاریخ یونان میرسیم.افلاطون گفته است:ما به سان غوکان گرد برکه،در کنارههای این دریا ساکن شدهایم.

یونانیان قرنها قبل از میلاد،در کنارههای این دریا،و حتّی در دورمانده ترین سواحل آن، کوچنشینهای ناپایداری،در آسیا-مارسی-نیس- ایتالیای جنوبی و سیسیل که در میان بربریان محاط بودند،برپا کردند.تلاش بی آرام آنان،در آن زمان نیز مانند قرن ما،جزیرههای دریای اژه و سواحل آسیای صغیر را به شور افکند. اینان برای بازرگانی پردامنه خود شهرها و آبادیهایی در کرانههای داردانل و دریای مرمره و دریای سیاه،بنیاد نهادند.ازاینرو دنیای یونان باستان،بسیار پهناور بود،و شبه جزیره یونان فقط بخشی کوچک از آن بهشمار می رفت.»

## هنر یونان باستان

در زمینه پژوهش هنر یونانی مشکلی وجود دارد و آن اینست که مجموعه، دانش ما درآنباره از سه منبع جداگانه که گاهی با یکدیگر مغایرت دارند، به دست آمده است.نخست: «باقیماندههای معماری یونانی است که منبعی معتبر به شمار می آید.لیکن به وضعی اسفناک،ناقص و نارساست.دوم کپیههایی است که در زمان رومیان از روی پیکرههای مهم و معروف یونانی ساخته شده است. «منبع سوم، مجموعه آثار ادبی است.یونانیان نخستین قومی در تاریخ بودند که شرح زندگی و آثار هنرمندان خویش را مفصلا به نگارش در آوردند و گزارشهای ایشان بود که مشتاقانه، توسط رومیان گرد آمده و به ما رسید.از روی نوشتههای رومیان بر ما معلوم می شود که یونانیان، معماری و پیکر تراشی و نقاشی را مهمترین مظاهر تمدن خویش می شمرده اند.

این مدارک ما را درپیبردن به هویت برخی از هنرمندان و نیز ساختمانهای مهم یونانی،یاری کرده است.لیکن قسمت عمده، آن،در شرح آثاری است که امروز نام و نشانی از آنها بر جای نمانده است،و حال آنکه از بسیاری آثار دیگر که تاکنون باقیمانده و به عنوان شاهکارهای هنر یونان باستاشناخته شدهاند،در آن مدارک ذکری به میان نیامده است.»

#### اعتلای هنر نقاشی در یونان

"تاریخ نقاشی یونان به نحوی مبهم،به چهار مرحله تقسیم می شود.در قرن ششم ق م،نقاشی، اغلب به کار تزئینی پشت گلدانها می پردازد،در قرن پنجم ق م در معماری دخالت می کند و بناهای عمومی و مجسمه ها را آرایش می دهد.در قرن چهارم به امور خانگی و فردی می پردازد،خانه ها را زینت می دهد و چهره های اشخاص را تصویر می کند و در عصر توسعه، فرهنگ یونان،جنبه اختصاصی به خود می گیرد و به صورت تصاویری قاب شده به خریداران خصوصی فروخته می شود.نقاشی یونان از صورت سازی و طراحی ساده سرچشمه می گیرد و تا پایان نیز به طور کلی از حدود طرح و رسم اشکال تجاوز نمی کند.این هنر،در طی دوران تکامل خود،سه روش را به کار می بندد:یا تصویر بر روی آهک و ماسه مرطوب ،نقاشی بر پارچه یا صفحه، مرطوب به وسیله، رنگهای مخلوط با سفیده، تخم مرغ و رنگ آمیزی به وسیله، ترکیبی از رنگ و موم مذاب . دنیای قدیم پیش از این به نقاشی رنگ و روغن نزدیک نمی شود.هنر شناسان نیز چون همه، مردم، نقاشیهایی را که در عصر کلاسیک و در دوران انتشار فرهنگ یونان به وجود آمده است با معماری و حجاری آن سرزمین همپایه می دانستند.

در یونان قرن پنجم قبل از میلاد، پولو گنو توس از لحاظ شهرت همپایه، ایکیتنوس یا فیدیاس بود.میدانیم که وی در سال ۴۷۲ ق م در آتن بوده است و شاید به توسط کیمون دولتمند به تزئین چند بنای عمومی مأمور شد و بر دیوارهای آنها تصاویری نقش کرد.بر بالای رواقی که سه قرن بعد نام خود را به فلسفه، زنون داد،وی صحنه، «غارت تروا»را رسم کرد و نام آنجا را به «رواق آراسته»مبدل ساخت.این نقاشی، کشتار خونین شب پیروزی را نمایش نمیداد بلکه صبح خاموش و اندوهگین روز بعد را تصویر می کرد،با شاید مصریان آن روزگار گمان می بردند که جادوی تصویرها در تاریکی و خاموشی اثر می کند و نیرویی پدید می آورد که تا ابد در خدمت کا قرار می گیرد.

فاتحانی که منظره، ویرانیهای اطراف،آرامشان ساخته بود و مغلوبانی که در خواب مرگ فرو رفته بودند.وی در دیوارهای معبد دیوسکوری(پسران زئوس)نیز صحنه دختران لئوکیپیدای را کشید و با تصویر زنانی که جامه، شفاف بر تن داشتند و در این زمینه پیشقدم نقاشان بعد گردید.

شورای دولهای همسایه از ابداع وی خشمگین نشد و دعوتش کرد که به دلفی برود پولوگنوتوس در تالار معبد دلفی تصویر«اودوسئوس در هادس»

و بار دیگر غارت تروا را نقش کرد.اینها همه فرسک بودند و تقریبا در هیچیک،منظره و یا زمینهای وجود نداشت.صحنه پر از اشخاص بود.» «در حدود سال ۴۷۰ ق م،هنر نقاشی دیواری پیشرفت بسیار کرده بود و پانائنوس ،برادر یا برادرزاده فیدیاس،چهره سرداران یونانی و ایرانی را در صحنه عنگ ماراتن به نحوی تصویر کرده بود که شناسایی و تشخیص هریک از آنها به آسانی ممکن بود.لیکن در نقاشی آن دوره،تصاویر همه در یک سطح قرار می گرفتند و قامت اشخاص همه یکسان بود،برای نشان دادن مسافت شکلهای دورتر را کوچکتر نمی کشیدند و سایه روشن به کار نمی بردند، بلکه زمین را با خطوطی منحنی نمایش میدادند و پیکرههای دورتر را،تا نیمه پائینی با آن می پوشاندند.

در حدود ۴۴۰ ق م،یک گام اساسی برداشته شد: آکاتارخوس؛که برای نمایشهای آشیل و سوفوکل صحنهنگاری میکرد،دریافت که بین سایه روشن و فاصله و مسافت،رابطهای موجود است.وی در ضمن رسالهای،فنون مربوط به مناظر و مزایا را یکی از وسایل ایجاد تصورات و حالات تئاتری شمرد.

آناکساگوراس و ذیمقراطیس از حیث علمی به این مسئله نظر کردند و در پایان آن قرن، آپولودوروس آتنی به نام سایهنگار مشهور شد، زیرا بوسیله، سایه روشن تصاویری نقش می کرد.از این رو پلینی درباره، او می گفت که وی «اولین نقاشی است که اشیا، را بدان صورت که واقعا بهنظر می رسند، تصویر می کند.»

نقاشان یونانی هرگز از این کشفیات به نحو کامل استفاده نمی کردند چون آن را وسیله، فریب می دانستند و هنرمندان دون شأن و مغایر مقام خویش می دیدند که به یک سطح هموار «دو بعدی» شکلی را به ظاهر سه بعدی جلوه دهند.بااین حال زئو کسیس ،شاگرد آپولودوروس با به کار بردن سایه روشن و استفاده از پرسپکتیو،بزرگترین نقاش قرن پنجم قبل میلاد شد.

زئوکسیس در زمان خود فقط یک رقیب داشت و او پارهاسیوس افسوسی بود که در بزرگی و اهمیت تقریبا همپایه، زئوکسیس،و در غرور و خودپسندی،کاملا با وی برابر بود.

پارهاسیوس کلاهی زرین بر سر میگذاشت و خود را«امیر صورتگران»مینامید و معتقد بود که در وی هنر به سرحد کمال رسیده است.

پارهاسیوس چون زئوکسیس مردی واقع پرداز بود.وی دیوار نگاره، بزرگی به نام آتنیان نقش کرد و در آن،مردم آتن را با بیرحمیها و عطوفتها، غرورها و فروتنیها،درندهخوئیها و بزدلیها و بزدلیها و سخاوتمندیهایشان نمایش داد.این تصویر چنان صادقانه و واقعبینانه بود که آتنیان،برای نخستین بار،در آن به صفات و اخلاقیات پیچیده و متناقض خویش پیبردند.»

نقاشی واقع گرا در یونان باستان در سه شخصیت آپولودوروس و شاگر وی زئوکسیس و پارهاسیوس افسوسی،خلاصه میشود. اهمیت نقاشی روی سفالینه ها در شیوه و باستانی یونان، از جهاتی کاملا منحصربه فرد است امّا در شیوه و باستانی هنر نقاشی مسلما به تزئین روی ظروف سفالین، خاتمه نمی یافت. بلکه نقاشی روی دیوار و تخته نیز معمول بود. گرچه از آن آثار چیزی جز بعضی قطعات آسیب دیده بر جای نمانده است. لیکن از روی نقاشیهای دیواری که در مقابر اتروریایی متعلق به همان زمان مکشوف شده است، می توانیم تا حدی به ماهیت اصلی آنها پی ببریم. مسئلهای که در اینجا پیش می آید این است که میان نقاشیهای به مقیاس بزرگ و تصاویر روی سفال چه رابطهای برقرار بوده است؟ آیا نقشان روی سفال از نقاشان آثار بزرگ دیواری پیروی می کرده اند و اگر چنین بود، تا چه اندازه محصول قلم ایشان با سرمشقهای به مقیاس بزرگی که مورد تقلیدشان واقع می شد شباهت داشته است؟

درواقع نه تنها درباره، این مسائل چیزی نمیدانیم بلکه حتی نمیتوانیم به درستی نحوه، پرسشمان اطمینان داشته باشیم.با این همه یکچیز مسلم مینماید و آن اینکه نقاشی به شیوهء باستانی،کلا و اصولا عبارت بود از پرکردن درون تصاویر خطی با رنگهای یکدست و تخت؛و بنابراین نقاشیهای دیواری نمیتوانست در ظاهر با تصاویر روی سفال تفاوت کلی داشته باشد،حتی اگر در ساختن آن تصاویر انواع رنگهای بیشتری به کار میرفته است.به موجب آنچه در منابع ادبی آمده است،پس از جنگهای ایران و یونان(حدود ۴۷۵–۴۵۰ ق م)بود که نقاشی دیواری یونان با اکتشافات تدریجی خصوصیات عمق و برجستهنمایی،مقام هنری واقعی یافت و از آن به بعد نقاشی روی سفال هنر ناچیزتری شد.زیرا عمق و برجستهنمایی در محدودهء امکانات فنی آن نمی گنجید.در انتهای ق پنجم ق م زوال قطعی آن هنر پدیدار شد.نکتهء قابل ذکر این است که بیشتر امضاءهایی که از نقاشان روی سفال به دست ما رسیده متعلّق است به دورهء قبل از جنگهای یونان و ایران.درواقع پس از آن زمان بود که با فرو نشستن حس جاهطلبی نقاشان روی سفال،رسم امضاء گذاردن بر آن آثار نیز از میان رفت.بنابراین،عصر درخشان نقاشی روی سفال را باید همان دوره، باستانی یونان دانست.تا حدود سال ۴۷۵ قبل از میلاد،استادان هنر نقاشی روی سفال همانقدر ارزش و اعتبار داشتند که عموم هنرمندان برگزیدهء دیگر،و محصول قلم ایشان قرینه و همتایی بود به مقیاس کوچک در برابر نقاشیهای دیواری،و چنانکه معلوم است از جهت خاصیت هنری نیز چیزی کسر نداشت.به هرصورت نقاشی روی ظروف سفالین خواه انعکاسی مستقیم از شیوهء نقاشی دیواری که آثارش کلا از میان رفته است بوده باشد یا نباشد، شایستگی آن را دارد که به حق،یکی از کامیابیهای بزرگ نبوغ هنری یونان شمرده شود.»

#### هنر اتروسک

«اتروریائیها چه مردمانی بودند؟ آیا ایشان واقعا از آسیای صغیر آمدند؟ اگرچه به نظر عجیب می آید، ولی گفته مرو دوت هنوز مورد بحث و مناظره دانشمندان قرار دارد. اکنون ما می دانیم که اتروریائیها الفبای خود را در اواخر ق هشتم از یونانیان به عاریت گرفتند، لیکن زبانشان که اطلاع ما بر چگونگی آن هنوز بسیار محدود مانده است، شباهت خویشاوندی با هیچ یک از زبانهای شناخته شده ندارد. از لحاظ فرهنگ و هنر، اتروریائیها پیوند نزدیک با اقوام آسیای صغیر و خاور نزدیک باستانی داشته اند.»

«امّا اینگونه اظهار نظرها بسیار ساده اندیشانه است و توضیح کافی درباره ، پیوندهای علنی بین فرهنگ اتروسک و فرهنگهای کهن تر ایتالیا در آن وجود ندارد.برخی از دانشمندان امروز معتقدند که اتروسکها اعقاب بلافصل مردمی بسیار کهن تر از هند و اروپائیان هستند که از شمال ایتالیا سرازیر شده بودند،ولی این نظریه نیز به نوبه عود نمی تواند علت پیدایش برخی از عناصر فرهنگ و اتروسکها،مخصوصا مراسم پیچیده و پرشکوه تدفین ایشان را که ظاهرا با رسوم شرقی پیوند دارد، روشن سازد.»

«امروزه بیشتر محققان بر این نکته اتفاق نظر دارند که هنر اتروسک عمدتا در سدههای هفتم و هشتم پیش از میلاد و درپی مهاجرت و اقامت یونانیان در ایتالیای جنوبی شکل گرفت و تکامل یافت. اتروسکها با آنکه عالم بازدارندهای در برابر پیشرفت یونانیان به سوی شمال در امتداد ساحل دریای تیرنه و باوجود بیاعتمادی و اختلاف ریشه داری که با همسایگان جنوبی خویش داشتند،بی آنکه ذرهای از خصایل بومی خویش دست بردارند،مشتاقانه فرهنگ یونانی را جذب کردند،اتروسکها با سرمشق قرار دادن شهرهای کوچنشینان یونانی از زندگی در روستاها دست برداشتند و به تمدن شهری روی آوردند و در شهرهای مستحکمی بر فراز تپهها اسکان یافتند.»

«در بقایای به دست آمده از گورستانها،هنر اتروسکها به واضح ترین شکل ممکن متجلّی می شود. اینان با استفاده سرشاری از نقاشیهای دیواری و نقشهای برجسته، رنگین که زینت بخش فضاهای اندرونی مقابرشان بود،به بازگویی زندگانی پرنشاط میهمانیها و رقصهایشان پرداختهاند.نرمی و حرارتی که در این نقاشیها و نقشها احساس می شود حکایت از منشاء نسبتا یونیک و نسبتا بربر آنها دارد.»

«نقاشی اتروریها غالبا به موضوعاتی از قبیل صحنههایی از میهمانی و شادمانی پرداخته است، همچنان که در مقبره، پلنگان در تارکوینی دیده آثار معماری یونانی،کپیههایی که در زمان رومیان از روی پیکرههای یونانی شناخته شده و آثار ادبی،منابع شناخت هنر یونان باستان هستند. مدارک به جا مانده از هنر رومی، که بخش بزرگی از آن همچنان در دل خاک مدفون است، حکایت از کاربست روشهای تولید انبوه دارند.می شود.این اطاقک تدفینی کوچک به شیوه، رایج در تارکوینی سده، پنجم پیش از میلاد، تزئین شده است.

یک صحنه میهمانی بر روی و دیوار مقابل در ورودی با گروهی از رقصندگان و بر روی دیوارکاری این تصویرهای زنده نمای شگفت انگیز، مخصوصا همان فراوانی و شادی حیات بخش را بیان می کند که هنر اتروسکها همانند زندگی اتروسکها از خود لبریز کرده است. به نظر می رسد مردان جوان که یکی شان حمایل نازک به روی سینه انداخته است و دو تای دیگر ردایی زیبا به تن دارند، شتابان از میان بیشه ای انبوه، از درختهای باغ زیبا و کوچک می گذرند.

سردسته شان جام به دست دارد و با دست اشاره می کند، و آن دو نیز دو نی لبک و یک چنگ زهی می نوازند از حالتشان برمی آید که می رقصند و به طرزی موزون به جهات مختلف رو کرده اند، گویی رقصی دایره وار انجام می دهند. حرکاتشان مخصوصا حرکات دو دست و انگشتان بزرگنمایی شده و نی نواز که ساز خود را با چنان اطمینان و ظرافتی گرفته و می نوازد، گونه ای اغراق رقص آرایانه دارند. در نقاشیهای جهان باستان به ندرت دیده شده است که حرکتی سرشار از روح زندگی، اینچنین متقاعد کننده تجسم شده باشد و به سختی می توان از میان آثار متعلق به آن زمان، به اثری این چنین مناسب بیان جوانی، فصل بهار، موسیقی و رقص برخورد. این اثر، یک نقاشی دیواری روی لایه ای نازک بر دیوار تخته سنگ طبیعی یا اندود ساخته شده و قرمز اخرایی مهمچنان بیشترین بخش از تازگی اولیه خود را حفظ کرده اند و یک هماهنگی ساده و طبیعی با زمینه و زرد کرم خود به وجود می آورند.

چنین به نظر می رسد که اتروسکهای پسین از روحیه، طبیعی پرنشاط و پرتوان خویش دست برداشته و به فورمالیسمی آرام و متمایل به کلاسی سیسم، مانند آن چه در پیکره، زنی از خانواده، ولچا از اتاقک تدفینی مقبره، اور کوس (جهان ارواح) در شهر تارکوینی دیده می شود، روی آورده است. بیان آمیخته و متفکرانه، این نقاشی پرشکوه با مضمون آرام متنش، عذاب مرده در جهان ارواح در میان دیوهای مهیب زیرین، تناسب دارد. در اینجاز احساس خوش بینی پیشین اتروسکها که در اثر نفوذ تدریجی ادیان جهان وطن، دنیای هلنی رو به خاموشی گذاشت، اثری نیست. زیرا ادیان مزبور نه بر آخرین شادمانی آدمی در جشنهای مراسم تدفین بلکه بر اندوهگینی سرنوشت وی تأکید می کردند.»

«درباره، عقاید اتروریائیهای باستانی به زندگی پس از مرگ اطلاع دقیق در دست نیست.وجود آثاری از قبیل«زوج لمیده»که برای نخستینبار مردگان را به صورتی کاملا زنده و با حالت شادمانی و رضایتمندی نشان میدهد،دلالت بر آن دارد که ایشان گور را منزلگاهی نه فقط برای جسم بلکه برای روح میدانستند(برخلاف مصریان که معتقد بودند روح پس از مرگ از بدن جدا می شود و آزادانه به سیر و پرواز درمی آید و به همین سبب است که پیکره سازی تدفینی ایشان، حالتی مرده و بیروح داشت) و یا شادی. اتروروئیها عقیده داشتند که با انباشتن مقبره به وسایل و اسباب ضیافت و رقص و سرگرمی و خوشیهایی مانند آن، می توانند ارواح را وادار سازند که در شهر مردگان باقی بمانند و از رفت و آمد به دنیای زندگان منصرف شوند. اگر وضع جز این بوده چگونه می توان به علت وجود آن همه نقش و تزئینات شگفت انگیز بر دیوارهای درون مقابر پی برد؟ از آنجائیکه در هیچ نقطه ای از قلمرو یونان نظیر چنین نقاشیهای دیواری به دست نیامده است، آثار فوق هنر رومی، با آنکه در آغاز تحت تأثیر هنر اتروسکها و هنر یونانی بود، ویژگیها و صفات متمایز کننده خود را بدست آورد.

هر پژوهنده ناگزیر خویشتن را با این پرسش مواجه می یابد که: آیا هیچیک از نقاشان دوره، باستانی یونان می توانسته است با همان مهارت،هیکل آدمی را در میان منظرهای طبیعی مجسم سازد؟

اهمیتی منحصربه فرد دارد؛ نه فقط به عنوان نمونه ای از هنر خود اتروریائیها بلکه به خصوص از آن جهت که ممکن است هنر مزبور انعکاسی از شیوه و نقاشی دیواری یونانیان بوده باشد. شاید شگفت انگیز ترین همه این نقاشیهای دیواری، منظره و بزرگ دریایی متعلق به حدود ۵۲۰ ق م مکشوف در مقبره و شکار و صید ماهی باشد، که بهترین قسمت محفوظ مانده آن را از نظرمان می گذارند، پهنه ای گسترده و مداوم از سطوح آب و آسمان که در برابر آن، هیکلهای ماهیگیران و شکارچی تیر و کمان به دست، جزئی ناچیز می نماید. در این اثر، حرکت آزاد و موزون پرندگان و ماهیان، انسان را با شگفتی تام به یاد نقاشی مینوسی متعلق به هزار سال پیش از آن می اندازد.

هر پژوهنده ناگزیر خویشتن را با این پرسش مواجه می یابد که:آیا هیچیک از نقاشان دوره باستانی یونان می توانسته است با همان مهارت نقاش اتروریایی،هیکل آدمی را در میان منظره ای طبیعی مجسم سازد؟آیا امکان دارد که اثر مورد بحث با الهام گرفتن از شیوه نقاشیهای مصری در وصف مناظر شکار در مرداب به وجود آمده باشد؟به هر حال چنین می نماید که آن آثار، در القای تصوری کلی از موضوع فوق، سرمشقی مؤثر بودند که در این صورت باید گفت:بار دیگر نقاش اترورویایی موفق به زنده ساختن صحنه شده است.نمونه متأخرتری از هنر نقاشی اتروریایی که از مقبره و دیگری در تارکوینیها به دست آمده، زوجی از رقصندگان را درحال وجه روحی نشان می دهد که نیرومندی پرشور حرکاتش بار دیگر ویژگی خاص هنر اتروریایی و نه هنر یونانی را در نظر مجسم می سازد. نکته ای که در اثر مزبور بیش از هر چیز جلب توجه می کند، جامه و شفاف است که پیکر آدمی را از ورای خود، به آسانی نشان می دهد. در یونان، نمایش این دوگانگی بدن و جامه فقط چند سالی زودتر یعنی در آخرین مرحله و نقاشی روی سفال به شیوه و باستانی، معمول شده بود. تضاد مشهود در میان رنگ، پوست

مرد و زن در دو هیکل مورد بحث(مرد تیره و زن روشن)به پیروی از همان رسمی است که مصریان متجاوز از دو هزار سال بیشتر بنیان گذارده بودند.

### هنر روم باستان

«قدرت روم که پس از اتروسکها بر ایتالیا حاکم و جانشین ایشان شد،اقوام ستیزنده و ایتالیا را مطبع حکومت واحد روم گردانید و سرانجام ملتهای اروپای غربی،مدیترانه،و خاور نزدیک را در زیر پرچم امپراطوری روم گرد آورد.اوجگیری قدرت و پیروزی روم،و چشم انداز خوفناک زوال و سقوط آن،مطابق گفته و مورخ بزرگ تاریخ روم «انقلابی پدید آورد که تا ابد در یادها خواهد ماند.و امروزه نیز ملتهای جهان آن را احساس می کنند.»از دجله و فرات گرفته تا مرزهای اسکاتلند،قلمرو دولت واحدی بود که در زیر حاکمیت مقتدر و کارآمدش-هرچند غالبا شقاوت و جانورخویی را پیشه می کرد، مردمانی متعلق به نژادهای گوناگون،با اعتقادات،زبانها، سنتها،و فرهنگهای مختلف به سر می بردند.بر تونها، گلها،اسپانیاییها،آلمانیها،افریقائیها،مصریها، یونانیان،سوریان و عربها،نه فقط چندتایی از آنها بودند.اگر در بررسی کنونیمان می بینیم که نبوغ یونانی با تابشی هرچه بیشتر د رعرصههای هنر، علم،فلسفه،تاریخ و بطور کلی در قلمروهای عقل و تخیل می درخشد،نبوغ رومی در عرصه فعالیتهای دنیوی حقوق و کشورداری-پرتوافکنی می کند. یادمانهای رومیان در عرصه هنر و معماری،در سراسر دنیای تحت حاکمیت رومیان،پراکنده شدهاند و حیرتانگیزترین و پرشمارترین آثار برجا مانده از تمدنهای یادمانهای رومی دیگری نیز در مفاهیم حقوقی و حکومتی،در تقویم،در جشنها،مراسم مذهبی،زبانها، دینهای یادمانهای رومی دیگری نیز در مفاهیم حقوقی و حکومتی،در تقویم،در جشنها،مراسم مذهبی،زبانها، دینهای مغرب زمین برجا ماندهاند.»

«هنر رومی با آنکه در آغاز تحت تأثیر هنر اتروسکها و هنر یونانی بود،ویژگیها و صفات متمایز کننده، خود را به دست آورد.رومیان،تقریبا از نخستین روزهای اقتدارشان،کاملا ا زوجود و تأثیر هنر یونانی آگاه بودند ولی فقط بعدها یعنی در عصر جمهوری و عصر اوگوستوس بود که هلنیسم به مدی آگاهانه مبدل شد.

هوراس مینویسد: «یونان مغلوب،فاتح مغرورش را اسیر خویش کرد.»

کشتیهای پر از مرمرها و مفرغهای یونانی توسط سرداران و فرمانداران ایالات،به سواحل ایتالیا آورده می شدند تا محموله هایشان د ر تزئین کاخهای ایشان به کار گرفته شوند،و وقتی ذخیره، آثار مرمرین و مفرغین یونان به پایان رسید،رومیان دست به ساختن کپیه از روی آثار ایشان زدند یا هنرمندانی را برای آفریدن آثار جدید استخدام کردند.سرانجام، پدیده، ژرفتری صورت گرفت،وهنر رومی در عصر امپراطوران،که حاصل میراث غنی و نبوع

بی مانند رومیان بود،پای به عرصه، هستی نهاد. در هیچ نقطهای از قلمرو یونان نظیر چنین نقاشیهای دیواری بدست نیامده است.

این نگرش هنری-تاریخی به هنر رومی،در مقام مقایسه،تازگی دارد.اندیشمندان،تقریبا تا سال ۱۹۰۰ میلادی،هنر رومی را صرفا شکل منحط،غیر اصیل و فروتری از هنر یونانی میدانستند.

البته این نیز درست است که هنر رومی به دلیل استفاده و الزامی از هنر پیشینیان،از لحاظ درجه و اصالت و نومایگی،مشخص کننده سبکهای هنر مصر،بین النهرین،یونان،و حتّی اتروریا،به پای هنرهای این سرزمینها نمی رسد.این هنر،چیزی است بیش از «انتشاردهنده و حفظ کننده و صرف میراث کلاسیک» و «نخستین مرحله جامع هنر اروپای غربی»است.هنر رومی ضمن استفاده از شکلهای کلاسیک،مفاهیم غیر کلاسیک را نیز بیان می کند.در بقایای بدست آمده از گورستانها، هنر اتروسکها به واضح ترین شکل ممکن خود را نشان می دهد. علاقه به شخصیت فردی را با علاقه به مفاهیمی انتزاعی مانند قانون،دولت و تمدن،درهم می آمیزد.

مدارک به جا مانده از هنر رومی که در سه قاره، جهان بهدست آمده و بخش بزرگی از آن ارزیابی نشده و بخش بزرگتری از آن همچنان در دل خاک مدفون است،حکایت از کاربست روشهای تولید انبوه دارند.در کاربست اینروشها،هنرمند گمنام خدمتگزار شخص حامی خویش- خصوصی یا عمومی،هنرشناس ثروتمند یا دولت روم- میشود،با این حال،هنر رومی چه در حالت دستهجمعی چه در حالت فردی،به عنوان سبکی پرتوان متجلّی می شود که راهش را از اواخر دوره، جمهوری به بعد پیدا کرده و پیموده است.»

«امپراطوری روم جامعهای جهاندوست و فارغ از تعصب ملی بود که در آن خصوصیات هر قوم و کشوری به آسانی جذب می شد و به هم می آمیخت و به پیروی از اراده و سلیقه و پایتخت، یعنی شهر رم، انگارهای همه رومی بوجود می آورد. به هرصورت اغلب شاهکارهای هنری روم امضایی ندارد، و تا آنجا که می دانیم سازندگان آنها از کلیه نقاط مختلف قلمرو پهناور و پراکنده و روم می آمدهاند. لیکن جامعه و رومی از همان آغاز تأسیس، خویشتن را به طرزی شگفت آور نسبت به سنتهای بیگانه بردبار و با اغماض نشان داد و به عبارت دیگر انگاره و همه رومی خاصیتی داشت که آن سنتهای بیگانه را،تا زمانی که امنیت کشور را به مخاطره نمی انداز خود جذب و هضم می کرد.»

«تکامل هنر رومی را تا جایی که ما امروز بدان پی میبریم،میتوان به همنغمگی نواهایی ناساز تشبیه کرد.چراکه حتّی در ساختمان هر بنای منفرد رومی، مخلوطی از تمایلات متغایر در مجاورت یکدیگر مشاهده میشود،بی آنکه هیچیک از آنها بر دیگری برتری یا چیرگی داشته باشد.«رومی منش»هنر رومی باید بر زمینه، «نخستین مرحله» تحول در نقاشی دیواری رومی، که از روی پارهای نمونههای متعلق به قرن دوم ق م، بر ما مکشوف شده است ارتباط خود را با دنیای هانی به خوبی آشکار میسازد؛به خصوص که آثار معرف آن مرحله مرحله و تحولی نیز در ناحیه مدیترانه شرقی یافت شده است.بدبختانه پژوهش از آثار این دوره،پرتوی با ادراکم منا از نقاشی رومی نمیافکند،زیرا کلا مشتمل است بر تقلید و اقتباس از روی قابهای تزئینی مرمرین و رنگ آمیزی شده،درحدود یکصد سال قبل از میلاد مسیح،این شیوه که بنام اشیوه و نخستین ، معروف شده است،تدریجا جای خود را به شیوه ای بسیار مختلطتر و بلندپرواز تر داد،که هدف اصلی اش عبارت بود از عمق بخشیدن بر سطح مستوی دیوار با ایجاد فضای سه بعدی حاصل از خطای دید بوسیله عناصر معماری پس زمینه، و همچنین با استفاده از تجسم پنجرههایی گشوده شده برای نشان دادن مناظر واقع در پشت آنها، گذار تدریجی از تزئین دیوار تخت به دیوار فضاسازی شده در پومپئی و هر کولانوم به طرزی تقریباقرار دادی،به میرمرین نامیده می شد دیوار را به قابهای چند رنگ درخشانی از رنگهای یکدست متضاد که حالت طراحی مرمرین نامیده می شد دیوار را به قابهای چند رنگ درخشانی از رنگهای یکدست متضاد که حالت طراحی داشتند تقسیم می کرد.این شیوه دنباله و سبک هلنی است که نمونه هایش در خانه های پرینه و جزیره و داود کردن نافید و نقاشیها و نقاشان یونانی، و نیز وارد کرد که کپیدسازی از روی طرحهای یونانی، و نیز وارد کردن نقاشیها و نقاشان یونانی به رم، امری متداول بوده است.

دیگری که از ویلایی در بوسکو رئاله نزدیک پومپئی به دست آمده سبک دوم یا سبک معماری(از حدود ۶۰ تا ۲۰ پیش از میلاد)دیده می شود که در آن، تزئین دیگر به یک سبک مرئی واحد محدود نمی شود. فضای اطلق را چنان آراسته اند که با شبیه سازی از شکلهای معماری در یک پرسپکتیو متقاعد کننده از لحاظ بصری، امّا واقعا نامتقارن، گویی از خود اتاق نیز فراتر رفته و امتداد یافته است. ستونها، شبه ستونها و قابهای پنجره ها که روی دیوار نقاشی شده بودند، به صورت قابهایی برای دورنماهاییی از شهرها و منظره ها درمی آمدند. در پرسپکتیو گرده ماهی مورد استفاده راست گوشه ها، یا خطوط طرح ریزی پرسپکتیو در یک نقطه محو شونده و احد، در افق به یکدیگر نمی رسند (مانند پرسپکتیو دوره و رنسانس) بلکه بر روی محوری که به طور عمود از مرکز قاب می گذرد به یکدیگر می رسند را آنکه این روش متقاعد کننده از اشیایی که در فضا عقب نشینی می کنند در ذهن بیننده ایجاد می کند. در یک نقاشی دیواری متعلق به سبک دوم از کتیبه و یالای اسرار نزدیک پومپئی (حدود ۵۰ سال ایجاد می کند. در یک نقاشی دیواری متعلق به سبک دوم از کتیبه و یالای اسرار نزدیک پومپئی (حدود ۵۰ سال ق م)، پیکره های رنگینی به نمایش گذاشته شده اند که از جمله ظریف ترین پیکره هایی هستند که از دنیای باستان به دست ما رسیده اند.

معنی این صحنه ها هنوز مورد بحث است؛ امّا شاید با مختصر اطمینانی بشود گفت که گروه مزبور نماینده ع پیوستن نو آموزی جوان به ائین مزبور است. او که از یک فرشته یا الهه عبالدار شلاق می خورد، خم می شود و برای تسلی، به دامن زنی سالخورده تر و نگران خاصّی نقاشی شده است د رحالت شیدایی با کوس به او نزدیک می شود.

همچنان که درمورد تمام نقاشیهای درجه اول رومی مطرح شده است،در اینجا نیز این پرسش مطرح می شود که ایا نقاشی مزبور یک نقاشی اصل رومی است یا از یک اصل هلنی یونانی در معبدی نابود شده، برگرفته شده است؟به این پرسش نمی توان هیچ گونه پاسخ قطعی داد.

پرسش بعدی،با پافشاری بیشتر،زمانی مطرح می شود که بایستیم و به مناظر مسافرتهای او دیسئوس از خانه ای برتل اسکویلینه د ررم که به سبک دوم تعلق دارد بنگریم.در این مناظر که مربوط به اواخر سده و نخست پیش از میلاد هستند و امروزه در واتیکان نگهداری می شوند،ستونهایی رنتگین و چهارگوش در فواصل معینی نقاشی شده اند،که کل منظره را به هشت قاب مساوی تقسیم می کنند که در هر کدام صحنه هایی از حماسه و هومر شبیه سازی شده است.

خصوصیات معمارانه سبک دوم،در اواخر آن تدریجا زایل میشود،و پیروزی عمقنمایی نزدیک شونده در مناظر مسافرتهای اودیسئوس را میتوان در جزئی از یک نقاشی دیواری به دست آمده از خانه، لیوبا د رپریماپور تا نزدیک رم مشاهده کرد که در اواخر سده، نخست پیش از میلاد،ساخته شده است.

تغییر تدریجی دیوار از حالت یک منظره، قاب گرفته، رو به طبیعت،به حالتی که در آن فقط نگه دارنده، منظره های قاب گرفته، کوچکتر می شود، در سبک سوّم یا سبک آراسته (حدود ۲۰ پیش از میلاد تا ۶۰ میلادی) یعنی در دوره، استقرار امپراطوری پیشین تحقق می یابد در این سبک، مختصر درجه ای از عمق نمایی باقی مانده است. همچنان که دریک نقاشی دیواری به دست آمده از پومپئی دیده می شود. ولی عناصر یا اعضای جداکننده، معماری، ظاهر کارکردی خود را از دست می دهند. ستونها و شبه ستونها، نازکتر می شوند و گاه جنبه ای صرفا تخیلی پیدا می کنند و غالبا در میان حلقه های گل یا پیچک نمایانده شده اند. عناصر نقاشی شده معماری، ظاهرا دیگر برای نمایاندن معماری واقعی ساخته نمی شوند، بلکه در درجه و نخست به عنوان عوامل تقسیم کننده و مشخص کننده، حدود قاب مانند صفحاتی از دیوار مورد استفاده قرار می گیرند که بر رویشان نقاشیهای کوچک و مجزایی صورت می گیرد که هیچ رابطه ای با طرح کلی دیوار ندارند. این صحنه ها، به تابلوهایی شباهت دارند که از دیوار آویخته شده باشند؛ جایگزینی شان با دقت و ظرافت بی مانندی عملی شده

الچنین احساس می شود که بیشتر هنرشناسان مایلند منکر هرگونه اصالت یا نومایگی برای نقاشیهای رومی شوند، و اصرار ورزند که نقاشیهای مزبور مستقیما از نقاشیهای اصل هلنی کپیهبرداری شدهاند یا آفرینندگان این آثار در کارشان موبهمو از آثار هلنی الهام گرفتهاند.بدون تردید از ظاهر بسیاری از نقاشیهای رومی پیداست که مستقیما کپیه شدهاند، مانند نقاشی هرکول و تلفوس که بحث آن گذشت و موزائیک نبرد اسکندر به بیان درست تر،بسیاری از این نقاشیها را هنرمندان یونانی که به روم انتقال داده شده بودند کشیدهاند و حتی می توانیم فرض کنیم که منظره و جنگ اسکندر با ایرانیان در موزائیک کاری بسیار بزرگ و استاد کارانهای بر کف اطاقی در یکی از خانههای شهر پمپئی نشان داده شده است سبک مشتق از سبک یونانی،سبک مسلط بر کار ایشان در یکی از خانههای شهر پمپئی نشان داده شده است سبک مشتق از سبک یونانی،سبک مسلط بر کار ایشان در یکی از خانههای شهر پمپئی نشان داده شده است سبک مشتق از سبک یونانی،سبک مسلط بر کار ایشان

به هرحال، هنرمند سبک چهارم که عمدتا به بازنمایی فضا توجه دارد، اشیاء را تا سرحد امکان کوچک نشان می دهد و ترکیب بندی کلی را همچنان که دیدیم، با نور و هوا، به هم می پیوندد و متحد می کند.

«کف و دیوارهای ساختمانهای رومی غالبا با موزائیک تزئین میشدند.ساختن موزائیک،نخستین بار در خاور نزدیک باستانی آغاز شد.یونانیان از موزائیک به جای فرش استفاده میکردند و غالبا برای این منظور موزائیکهایی با طرح هندسی میساختند. رومیان به اینروش ادامه دادند و موزائیک را حتی در روی دیوار به کار بردند،هرچند این تنها مورد استثنایی بوده است.»

ادر موزائیک مشهور نبرد اسکندر از خانه فاون در پومپئی از خرده سنگ و خرده شیشه بسار ریز استفاده شده و احتمالا از یک یک موزائیک اصل هلنی کپیه سازی شده است و شاید بهتر باشد آن را به جای موزائیک رومی، موزائیک هلنی تلقی کنیم. این موزائیک که هزیمت داریوش پادشاه ایران و سپاهیانش را به دست اسکندر مقدونی نشان می دهد، همان ویژگیهای سبک یونانی را نشان می دهد.

«رومیان ظاهرا ذوق خاصّی در موزائیک کاری بهدست آورده بودند و کیفیت فنی موزائیکها به احتمال زیاد از روی اندازه خرده سنگها تعیین شده است و هرچه ریزتر،همانقدر بهتر.از آنجا که موزائیکها بر روی هم از یک فاصله، یک و نیم یا دو متری(به هنگام راه رفتن روی آنها)دیده می شدند،به نظر می رسد که معیار مزبور به قدر کافی طبیعی باشد. تغییرات منظمی که در دوره، مسیحیت پیشین-زمانی که موزائیکها در دیوارهای بلند و طاقهای محراب کلیساها ظاهر می شدند به عمل آمد،اینگونه تفاوتهای جزیی را تقریبا از نظرها دور ساخت و این اسلوب پرمشقت را بی معنی ساخت.»

«بنابر آنچه گذشت،نقاشی دیواری روم انواع بسیاری از عناصر صوری را که وجه مشترکشان اشاعهء پیام دینی بهطور کلی بود،البته نه با مهارت کافی،باهم جمع آورده است. مسلما عقیده و مسئولانی که بر اجرای آن سلسله نقوش دیواری نظارت می کردهاند نیز بر همین منوال بوده است.دیگر خاصیت اصلی این تصاویر را نباید در چهارچوب هنر باستانی،دید و سنجید.بلکه آنها معرف طرز فکر و برداشتیاند که نزدیکتر به هنر قرون وسطایی بوده است.اگر بخواهیم هدف واقعی آن آثار را در یک جمله خلاصه سازیم بهتر از این کاری نمی توان کرد که همان گفته و حکمت آمیز رومیان را درمورد توجیه تصاویر ساخته شده از روی موضوعهای مسیحی یاد آور شویم که ترجمه و آزادش چنین است:نقاشی وسیله ای است برای انتقال دادن کلام خداوندی به ذهن مردم جاهل.»

# بررسی نقاشیهای دیواری در سدههای میانه

### هنر صدر مسيحيّت

اطلاع ما از مبادی هنر مسیحی چیزی مبهم و ناقص است تا آنکه به دوران فرمانروایی کنستانتین کپر میرسیم؛ حتی قرن سوم ب م نیز چنانکه باید، با آثار و مدارکی متقن بر ما مکشوف نگردیده است. تزئینات نقاشی شده بر مقابر درون دخمه ای (کاتاکومب) مسیحیان روم تنها مجموعه، موجود و به هم پیوسته است که مورد پژوهش قرار گرفته است و این، تنها نمایشگر یکی از انواع مختلف هنر مسیحی می تواند باشد. قبل از کنستانتین، شهر رم هنوز به صورت مرکز ایمان جدید در نیامده بود و پیش از آن زمان، جامعه های بزرگ مسیحی در شهرهای عمده، نواحی شمال افریقا و خاور میانه، مانند اسکندریه و انطاکیه تشکیل یافته بود. محتملا جامعه های مزبور، سنتهای هنری خاصّی از آن خود بوجود آورده بودند.»

نقّاشیهای شگفتانگیزی که بر دیوارهای کنیسه، شهر دورا-ائوروپوس میبینیم،میتواند نمایانگر توجّه باطن به دنیای دیگر باشد،گرچه در اساس، هنوز همان ماهیّت نقوش دیواری به شیوه، پیش از مسیح را دارد.» در یکی از آثار،ماهیّت نقوش دیواری به شیوه، پیش از مسیح عیان است.

«مشاهده می کنیم که سطح سقف به قسمتهایی جدا از هم منقسم گردیده است، و این شگردیست که بمنظور ایجاد خطای دید و ایجاد عمق فضایی در معماریهای پسزمینه و نقاشیهای پمپئی بکار می رفت. همچنین طراحی هیکلها و تنظیم مناظر طبیعی، حاکی از تقلید صرف از همان طرز بیان هنر روحی است. دایره و بزرگ معرف قبه فلک است که درونش را نقش صلیب، یعنی مظهر اصلی ایمان مسیحی، فراگرفته است. در قاب مدور مرکزی چوپان جوانی را می بینیم که گوسفندی بر دوش می کشد و وضع اندامش انعکاس بارزی است از هنر شیوه و

### هنر بيزانس

«برای جدا ساختن هنر صدر مسیحیت از هنر بیزانسی، حدود مرز مشخّصی موجود نیست، البتّه می توان استدلال کرد که از همان آغاز قرن پنجم ب م، یعنی اندکی پس از تقسیم واقعی امپراطوری روم به دو بخش شرقی و غربی، شیوه ای بیزانسی در دامن هنر صدر مسیحیت پرورش یافته و از متن اصلی آن مجزا شیوه و نقّاشان دیواری مقابر، غالبا شتاب زده و طرح گونه است و دارای سبکی شبیه به آنچه در نقّاشیهای نخستین رومی متعلّق به آخرین دوره و پمپئی. و متمایز گردیده است»

«در دوران فرمانروایی ژوستی نین(۵۲۷-۵۶۵)، این تقدم شرق بر غرب به حد کمال خود رسید و قسطنطنیه نه تنها سلطه، سیاسی خود را بر دولت روم غربی تثبیت کرد،بلکه مقام مسلم پایتخت هنری را به خود منحصر ساخت. ژوستی نین نیز در هنرپروری همتای کنستانتین بود و آثاری را که وی در سایه حمایت و تشویق گرفت،همه شکوهی شاهانه دارند. تا جایی که دوران فرمانروایی او به حق «نخستین عصر طلایی»هنر امپراطوری شرق خوانده شده است.»

راونا از سال ۴۰۲ به بعد،پایتخت امپراطوران روم غربی شد و در زمان ژوستی نین به صورت پایگاه مهمی برای گسترش سلطه، بیزانس بر ایتالیا در آمد.این شهر که دور تادورش باطلاق و به همین علت دفاع از آن بسیار آسان بود در حدود سالهای ۴۲۳ میلادی تحت سلطه، زنی به نام گالاپلاکیدیا،خواهرزاده، امپراطور رم غربی بود،زندگینامه، این زن،یک داستان سراپا خشونت و ماجراجویی است، این زن که گالاپلاکیدیا نام داشت در سال ۴۵۰ میلادی فوت کرد.آرامگاه وی،یک ساختمان صلیب گونه، کوچک با گذرگاهی سقف گنبدی است. اپوسته، آجری ساده و تزئیننشده این آرامگاه، یکی از غنی ترین مجموعههای موزائیکی متعلق به هنر مسیحیت آغازین را در خود جای داده است.تمام سطوح داخلی بالای دیوار مرمرنما،ریزبهریز با تزئینات موزائیکی آراسته شده است.طاقهای گهوارهای صحن و بازوهای صلیب با حلقههای گل و قابهای مدور تزئینی،چنان آراسته شدهاند که منظره، دانههای برف بر یک زمینه، آبی سیر را در نظر بیننده زنده می کنند.گنبد با صلیب طلایی بزرگی بر زمینهای از آسمان پرستاره،بقیه، سطحها با شبیهسازیهایی از قدیسان و حواریون و نیمدایره شبیهسازی چوپان نیکوکار را دیدهایم،ولی هیچیک اینچنین شاهانه و شکوهمند نبودهاند.مسیح دیگر بر مای بردش نمی کشد،بلکه با حفظ فاصله، مشخصی در میان گروه گوسفندان نشسته،هالهای به گرد سر و ردایی زرین و ارغوانی به تن دارد.گوسفندان در اطرافش به طرزی هماهنگ پراکنده شدهاند ولی آرایش گروههی گوسفندان،تاحدودی سست و غیررسمی است.تمام اشکال با پردههای متنوع ترسیم شدهاند و جسمی سه بعدی

دارند.سایه هایشان بر زمین افتاده و در عمق قرار داده شدهاند و این عمقنمایی سرشار از تدبیرهای تصویرسازی به شیوه، رومیان دارد و آفرینندهاش همچنان ریشه های ژرفی در سنت هلنی دارد.

تنودوریک در سال ۵۰۴ دستور آغاز ساختمان کلیسای کافی مختص خود را که یک باسیلیکای دارای سه راهروی جانبی بود و به عیسی منجی اهداء شده بود صادر کرد.در سده و نهم بقایای جسد آپولیناریس را به این کلیسا انتقال دادند و آن را از نو اهداء کردند،از آن به بعد کلیسای «سانتا آپولیناره نو»نامیده شده است. تزئینات سرشار موزائیکی دیوارهای درونی صحن در سه منطقه صورت گرفته، که دو منطقه بالایی به روزگر تئودوریک مربوط می شوند.در فاصله و بین ردیف پنجرههای زیر گنبدی، شبیه سازی هایی از شخصیتهای عهد عتیق دیده می شود و بالاتر از آنها، صحنه هایی از زندگی حضرت مسیح و قابهای تزئینی، یک در میان مجسم شده اند، پائین ترین منطقه ،با موضوعاتی سیاسی تزئین شده بود. پس از تسخیر راونا توسط حکام بیزانس، اسقف اعظم انیلوس دستور داد که تمام موزائیکهای حاوی اشاراتی به تئودوریک برچیده شوند و ردیف طولانی قدیسان ارتدوکس به جای آنها کار گذاشته شود، البته مذکرها در یک طرف و مؤنثها در طرف دیگر. چون انیلوس با موضوعات دو ردیف بالا مخالفتی نداشت آنها را سالم رها کرد.

موزائیک مورد بحث ما که معجزه، قرصهای نان و ماهیها را نشان میدهد،احتمالاً به سال ۵۰۰ میلادی مربوط می شود.این موزائیک تغییر سبک را همچنانکه از تزئین آرامگاه گالاپلاکیدیا به بعد رخ داده است، بخوبی مجسم می کند.مسیح بدون ریش و در ردای شاهانه، زرین و ارغوانی،به حواریونش دستور می دهد ذخیره، نان و ماهی افزایش یافته اعجاز آور را در میان جمعیّت انبوه مخاطب موعظه هایش تقسیم کنند.اصل موضوع معجزه،این موزائیک را در خارج از حدود زمان و حادثه مزبور قرار می دهد.زیرا در این صحنه،آنچه اهمیّت دارد،حضور قدرتی برتر است که لازمه، نمایاندنش چیزی جز نمایش تغییرناپذیر جنبه، رسمی و نامتغیر نیست.این داستان با کمترین تعداد پیکره لازم برای روشن ساختن معنی بیان شده است.پیکرهها در دو سوی نست.این داده شده اندانه پیش زمینه نز دیکتر شده اند، و در یک قاب عکس کم عمق گذاشته شده اند که بوسیله پرده ای زرین درست در پشت سر پیکرهها،از آنها جدا شده است.محیط منظره که با وضوح تمام توسط هنرمندی که برای گالاپلاکیدیا کار می کرد توصیف شده بود،در اینجا فقط با چند سنگ و بو ته نشان داده شده است که پیکرهها را مانند دو پرانتز در خود گرفته و محاصره کردهاند.اشاره، پیشین به دنیای مادی،یعنی آسمان آبی،اینبار جایش را به یک زمینه، طلایی خنثی داده است که از این زمان به بعد رنگ ثابت و رسمی پس زمینه می شود.بقایای عمق نمایی پیشین، فقط در تجسّم پیکرههای فردی که همچنان سایه دارند و بخشی از حجم پیشین می شود.بقایای عمق نمایی پیشین، فقط در تجسّم پیکرههای فردی که همچنان سایه دارند و بخشی از حجم پیشین

خود را حفظ کردهاند،دیده می شود.ولی سایه، چینهای ردای آنها باریکتر شده و به صورت خطوط نازکی درآمده است و به زودی ناپدید خواهد شد.

عصر راونا با کلیسای سانتا آپولیناره در شهر کلاسه به پایان میرسد چون موزائیک کاری بزرگ مذبح آن،نقطه، اوج تکامل سبک بیزانسی است.»

«سبک بیزانسی که زائیده، خاور مآب شدن ناتورالیسم هلنی است،با عظمتی ساختمانی و شکوهی تزئینی در موزائیکهای کلیسای سان ویتاله ظاهر می شود،که با توجه به کیفیّت عالی مشترک میان این موزائیکها و بنای کلیسا، دستاوردهای عصر امپراطور یوستی نیانونس را نمادوار مجسم میکنند و نمایندگان پرارزش نخستین عصر طلایی بیزانس به شمار می روند.»

«موزائیکهای زینت بخش محراب کلیسای سان اپولیناره را که در شهر کلاسه ساخته شده اند، باید همانند خود ساختمان این کلیسا یکی از دستاوردهای درخشان هنر بیزانسی به شمار آوریم. تزئینات مذبح و جایگاه سرایندگان این کلیسا که اندکی کمتر از ده سال پس از تسلیم راونا توسط گوتها ساخته شدند، پیروزی یوستی نیانوس و ایمان ارتدوکس را اعلام می دارند، قابهای تزئینی چندگانه محراب، ترکیبی یکپارچه پدید می آورند که یکی از موضوعاتش تصدیق روحانی حق حاکمیّت امپراطور بر راونا و سراسر امپراطوری روم غربی است که راونا در آن زمان، شهر عمده اش به شمار می رفت. موزائیکهای مذبح، مجموعه ای از چهره های گروهی اند که در آنها یوستی نیانوس روی یک دیوار و همسرش تئودورا روی دیوار دیگر شبیه سازی شده اند.

پادشاهان در شبیه سازی از صف انعام دهندگان - بخشی از آداب نیایش به هنگامی که نان و شراب مراسم عشای ربانی به حضور حاضران آورده و تقدیم می شوند- با ملازمانشان مجسم شده اند. یوستی نیانوس که در لباس یک شاه کشیش نمایانده شده، ظرف حاوی نان را و تئودورا جام زرّین حاوی شراب را بدست دارند. شبیه سازیه و نمادهایی که سراسر این محراب را پوشانده اند مبین یگانه اندیشه و هایی انسان توسط مسیح و تکرار آن در مراسم عشای ربانی هستند. موسی، ملچیزدگ ،ابراهیم، و هابیل به شکل شبیه سازیها یا تصورات قبلی مسیح و رهبران روحانی ایمان آورندگانی که پیشکشهایشان به درگاه خداوند پذیرفته شده است، مجسم شده اند. در شبیه سازی ظهور دوباره مسیح درحالی که بر مدار جهان نشسته و چهار رودخانه و بهشت در زیر پایش روانند و ابرهایی به رنگ رنگین کمان بر فراز سرش شناورند، یک حلقه گل پیروزی را به ویتالس قدیس حامی کلیسا که در اینجا توسط یک فرشته معرفی می شود، می دهد. در سمت چپ مسیح، فرشته دیگری، اسقف اعظم اکلسیوس را که این کلیسا در زمان او بنا شده و مدلی از آن را در دست دارد، به مسیح معرفی می کند. این ترتیب که این کلیسا در زمان او بنا شده و مدلی از آن را در دست دارد، به مسیح معرفی می کند. این ترتیب گه این کلیسا در زمان او بنا شده و مدلی از آن را در دست دارد، به مسیح معرفی می کند. این ترتیب گلیسا در زمان او بنا شده و مدلی از آن را در دست دارد، به مسیح معرفی می کند. این ترتیب شبیه سازی، یاد آور پیش گویی آخرین روزهای جهان توسط مسیح است. چنین می نماید که پیشکش یوستی شبیه سازی، یاد کلیسا در کلیسا در کیس کور که بیشکش یوستی

نیانوس نیز پذیرفتنی است زیرا تاجی که به سوی قدیس ویتالس دراز شده به سوی او نیز که در میان موزائیک مستقلی ایستاده است دراز شده است.

بدین ترتیب، حاکمیّت او با برگزاری این مراسم تأیید و تصویب می شود، زیرا آنچنانکه از اینگونه بیانات کمال مطلوب امپراطوری بیزانس برمی آید، عنصر سیاسی و مذهبی در این مراسم باهم یکی می شوند.»

چهرههای کلیسای سان ویتاله،علیرغم انعطاف پذیری غالب بر آنها،حالتی انفرادی پیدا کردهاند و این حالت در مورد چهرههای شخصیتهای اصلی صدق می کند و چهرههای شخصیتهای کماهمیّت تر که در گوشه و کنار گروهها ظاهر می شوند از یکنواختی بیشتری برخوردارند.تردیدی نمی توان داشت که هدف از این گروه چهرههای فردی در مراسم اهدای کلیسا،آفریدن تصاویری بسیار شبیه به دارندگان نقش اصلی-امپراطور و ملکه و مقامات عالی رتبه کلیسا و دولت-بوده است.از روزگار پیشین،از استقرار مسیحیت،نصب تندیس امپراطور خمانگونه در مکانهای عمومی و مقائس، نشان از حضور وی بود و تندیس و واقعیّت را اساسا یکی میدانستند.برپایی تندیس امپراطور،عملی بود که موقعیّت را برای اعلام اطاعت مردم از وی فراهم می آورد. این هنرها در سدههای هشتم و نهم شدیدا صدمه دیدند.دوره «نفاق شمایل شکنی»بر سر اعتبار تمثالهای مذهبی داین هنرها در سدههای هشتم و نهم شدیدا صدمه دیدند.دوره «نفاق شمایل شکنی»بر سر اعتبار تمثالهای مذهبی دامنددار و پر تفصیلی که در شیوه و هنری صدر مسیحیت متداول گردید، اصولا نظیر و پیشقدمی نداشت. پایان یافت.در سال ۷۳۰ میلادی،به فرمان امپراطور، شبیهسازی از تمثالهای مذهبی در سراسر امپراطوری بیزانس ممنوع یافت.در سال ۷۳۰ میلادی،به فرمان امپراطور، شبیهسازی از تمثالهای مذهبی در سراسر امپراطوری بیزانس ممنوع اعلام شد و هنرمندان مجبور شدند یا به روم غربی مهاجرت کنند-که این فرمان مزبور شامل حالشان نمی شد می خواستند در بیزانس بمانند،استعدادشان را در جهت موضوعات دنیوی که فرمان مزبور شامل حالشان نمی شد بکار گیرند.پس از رفع ممنوعیت در سال ۸۴۳ سبکی به ظهور رسید که آمیزه وظریفی از سبک تصویری هانی و سبک انتزاعی بیزانسی است.

در صحنه، موزائیک کاری شده، عیسی بر صلیب در دیوار کلیسای دایر دافنی یونان،سادگی،عظمت و زیبایی کلاسی سیسم را میبینیم که بصورت ترکیب کاملی از دینداری و گیرایی بیزانسی بطور کامل توسط هنرمند بیزانسی جذب شده است.مسیح بر صلیب نمایانده شده است و در دو سویش مریم و یوحنا دیده می شوند.جمجمه، پای صلیب نشانه، جلجتا محل مصلوب شدن عیسی است.»

این تصویر روایت حادثه، تاریخی بر صلیب کشیده شدن مسیح نیست.بلکه موضوعی دعایی و فینفسه مقلس است که رهبان باید با تأمّلی خاموشانه درباره، رمز قربانی شدن یا فداکاری مسیح،به آن بنگرد.«درازنمایی پیکرههای قدیسان برای تأکید بر ماهیّت غیرجسمانی و معنوی ایشان به شکلی که در موزائیکهای راونا از نظر گذشت، نمونهایست از هنر بیزانسی پسین.نمونه، بارز آن پیکره، جدّی و باوقار مریم در موزائیک کاری مذبح کلیسای جامع تورچلو از جزایر اطراف ونیز است».

«مریم با بدنی باریک و بلند و سری کوچک،یگه و تنها،پیروزمندانه در بهشت طلایی ایستاده است و به مسیح کودک در آغوش خویش که بر فراز دوازده حواری و کل بشریت قرار دارد اشاره می کند.دیدن این نقاشی،الهههای بزرگ جهان باستان،حالت و قامت هراس آور و قدرتهای فوق بشری ایشان را به یاد می آورد.پیکرهای که در اینجا از مریم می بینیم، فرزند معنوی آنان است و از هرگونه ظاهر مادی مبرا و چیزی خوابگونه است.سبک روحانی،به گونهای که در عصر یوستی نیانوس و پیش از آن شاهد شکل گیریش بودیم،در اینجا به اوج قدرت بیان خویش رسیده است.»

«هنر بیزانسی متعلّق به دورههای بعد نمایانگر نوعی قدرتنماییایست.در یک نقّاشی دیواری که اخیرا از زیر گچکاریهای طاق نمازخانه، مسجد کاری در استانبول بدرآورده شده است با آنکه آناستاسیس امضاء شده است، صحنه، نجات آدمیان از جهنم مجسم شده است: مسیح پس از مرگ بر صلیب، به جهنم نازل می شود، شیطان را زیر پا می گذارد و آدم و حوا را نجات می دهد، در حالی که بزرگان عهد عتیق کنار ایستاده اند و منتظر نجات خویش اند، حرکت پیکرههای مرکزی بسیار بر جسته و چشمگیر است. پیکره، سپید جامه و غرق در هاله، مسیح، در حالی که پدر و مادر نوع بشر را از گورهایشان بیرون می کشد، سرشار از نیرو نمایانده شده است. حالتهای پویای پیکره ها، با رداهای موج گرفته شان تشدید شده و بادهای بر خاسته از نیرویی فوق طبیعی، آنها را به پیچوتاب آورده است. بررسی اجمالی این تصاویر نشان می دهد که هنر بیزانسی در مراحل نهایی تکامل خویش، دم به دم رئالیستی تر می شود.»

## هنر رومانسک

پژوهشگران نخستین تاریخ هنر،هنر بوجود آمده پس از دوران کلاسیک یونان را به چیزی نمی شمردند و آن را سزاوار نامگذاری هم نمی دانستند، زیرا معتقد بودند که پس از شیوه کلاسیک هرچه به وجود آمده، انعکاس با اقتباسی از آن شیوه بود و هیچ اصالتی از خود نداشت، نخستین مورخان هنر قرون وسطایی نیز در پژوهش خود چنین روشی را بکار بردند، چرا که در نظر آنان نیز اوج کمال هنری، شیوه «گوتیک» بود که از قرن سیزدهم تا قرن پانزدهم دوام یافت. برای آنچه که هنوز به قالب ایده آل گوتیک در نیامده بود، ایشان عنوان «رومی وار» رمانسک را اختیار کردند، و هنر دوره کارو لنژی را «رومی وار پیشین» خواندند.

هنر رمانسک شباهت زیادی به آثار عصر ایمان دارد تا به شیوههای درباری که متقدم بر آن بودند؛ گرچه باید گفت هنر رومانسک در حقیقت سنت کارو لنژی را با بسیاری از عناصر سنتهای دیگر که اثرشان کمتر هویداست،مانند کلاسیک پسین و صدرمسیحیت و بیزانسی و اندک نفوذی از اسلام و مجموعه میراث هنر سلتی-ژرمنی،در خود جمع کرده بود.

آنچه که در نیمه دوم قرن یازدهم این همه اجزای متشکل را به هم جوش داد و به صورت شیوهای واحد و مرتبط درآورد نیرویی منفرد نبود،بلکه مجموعهای از عوامل مختلف بود که در سراسر غرب اروپا، جنبش و نهضتی نوین به وجود آورده بود.

«نقاشی دیواری به مقیاس بزرگ مانند پیکر تراشی به مقیاس بزرگ،یکبار دیگر در سده یازدهم به مقام شایستهاش دست می یابد.با آنکه نمونههایی از این گونه نقاشی از روزگار کارو لنژی و اوتونی برجا مانده، و با آنکه سنت ناگسسته این هنر در ایتالیا دنبال می شود،دوره شکوفائیش دوره رمانسک است.در این نقاشی نیز همچون معماری و پیکر تراشی،با سبکهای محلی و درجات متفاوت پیشرفت و پیچیدگی،روبرو می شویم.» نقاش رومانسک با فداکردن آخرین بقایای برجسته نمایی از لحاظ تاریک و روشن سازی، توانسته است به نقاشی خود،چنان خاصیت دقت و وضوح انتزاعی بخشد که اجرای آن هرگز در دوره های کارو لنژی و اوتونی امکان پذیر نبود.در این شیوه عناصر نمایشی و رمزی و تزئینی در طرح کلی با یکدیگر در آمیخته و اثری یکدست و وحدت یافته بوجود آورده است.

این شیوه بوجود آوردن خطوط و سطوح موزون،از پیروی ویژگیهایی که بطور خاص در هنر نقاشی بگار میرفت سرباز زد؛خصوصیاتی چون ارزش مایه رنگها و نمایش جنسیت اجسام و نقاط واقع شده در نور زیاد،چنانکه هنوز در نقاشی مکاتب دیگر معمول بود.ازاینرو،خود را بهعنوان سبکی جامع معرفی نمود.

«خطوط کناره نمای محکم و تمایلی بارز به انگاره آفرینی نیز از خصوصیات عمده نقاشیهای دیواری شیوه رومی وار شمرده می شود.ساختمان برج بابل از میان برجسته ترین مجموعه آثاری که بر سقف صحن کلیسای سن ساوی سورگار تامپ باقی مانده انتخاب گردیده است.طرح آن،حالتی هیجان زده دارد و همه جای آن را کوشش و تلاش فراگرفته است.حتی خود مسیح که در انتهای سمت چپ ایستاده،سازندگان آن برج عظیم را مخاطب قرار داده و بدین ترتیب در جریان واقعه شرکت جسته است.

برای ایجاد تعادل در برابر قامت مسیح،هیکل درشت نمرود که اجراء کننده آن اقدام ساختمانی است در انتهای راست صحنه قرار داده شده است که با تقلای شدید قالبسنگهای بزرگ را به دست بناهای بالای برج میرساند.گویی سراسر صحنه به صورت میدان زورآزمایی میان خدا و بشر درآمده است.

خطوط کناره نمای ضخیم و تیره و تجسم حرکاتی مؤکد،ترکیب هنری را حتی از فاصله نسبتا دور به خوبی قابل تشخیص میسازد.همین خواص در مینیاتورهای نسخ خطی آن ناحیه نیز مشهود است،و درنتیجه این گونه آثار با آنکه در اندازه های کوچک اجرا شده اند غالبا عظمتی نظیر نقاشی دیواری مورد بحث دارند.»

## هنر گوتیک (۱۱۵۰-ب م)

«واژه گوتیک ابتدا توسط منتقدان عصر رنسانس بدلیل عدم انطباق هنر این دوره با معیارهای یونان و روم کلاسیک به عنوان یک اصطلاح تمسخر آمیز بکار برده شد.انسانهای سده سیزدهم و چهاردهم از کلیساهای گوتیک با نماهایی چون(اوپوس مدرنوم-اثر نوین) و(اوپوس فرانسیگنوم-اثر فرانکی) یاد می کردند.

«کلمه گوتیک نخست درمورد هنر معماری به کار میرفت و در آن هنر است که خصوصیات شیوه مزبور بخوبی بازشناخته میشود.فقط در مدت صد سال اخیر بوده است که بحث درباره پیکر تراشی و نقاشی گوتیک نیز متداول گردید.

تکاملی که در تصور ما از هنر گوتیک به حصول پیوسته است درواقع معرف نحوه رویش آن شیوه است.بدین معنی که شیوه گوتیک،در اصل با هنر معماری شروع شد و تا یک قرن بعد- از حدود ۱۱۵۰ تا ۱۲۵۰ یعنی دوران کلیساهای بزرگ- به همان اهمیت و اعتبار خود باقی ماند.اما پیکر تراشی گوتیک که ابتدا صرفا در خدمت معماری قرار داشت پس از سال ۱۲۰۰ متدرجا تغییر ماهیت داد و از اسارت معماری درآمد،تا آنجا که در سالهای میان ۱۳۰۰ و ۱۲۲۰ عالیترین آثار خود را بوجود آورد.نقاشی نیز به نوبه خود در سالهای میان ۱۳۰۰ و ۱۳۵۰ در ایتالیای مرکزی به اوج رونق و آفرینندگی خود رسید.

در شمال کوههای آلپ از حدود سال ۱۴۰۰ به بعد،نقاشی مقام هنر اصلی را در شیوه گوتیک یافت. بدین ترتیب،ضمن پژوهش خود درباره دوره گوتیک شاهد یک نوع تغییر تدریجی از اهمیت مقام معماری به سوی اهمیت مقام نقاشی می گردیم یا بهتر بگوئیم گرایشی عمومی از خواص ساختمانی به خواص تصویری».

برخلاف معماری و پیکر تراشی گوتیک که با وضعی چنان انقلاب انگیز در سن دنی و شارتر آغاز شد،نقاشی گوتیک در مراحل نخستین خود با قدمهایی آهسته پیشرفت کرد،در ابتدا شیشه بندی منقوش(ویترای)پنجره کلیساها را غرق در نور کرد و بخش اعظم نقاشیهای این دوره را در بین سالهای ۱۲۰۰ تا ۱۲۵۰ که به عصر طلایی هنر ویترای معروف است بخود اختصاص داد.پس از افول شیوه ویترای که بواسطه عدم فعالیت ساختمانی بوجود آمده بود، هنر تذهیب کاری نسخ خطی رواج یافت و تحت تأثیر طراحی نقوش ویترای، تغییر شکل کلی یافت.

اکنون باید توجه خود را به سوی نقاشی ایتالیایی معطوف داریم در پایان قرن سیزدهم چنان تحولی ایجاد کرد که به اندازه طلوع شیوه گوتیک فرانسه، شکوهمند و ثمربخش بود.نقاشی ایتالیایی در سراسر سدههای میانه ریز نفوذ سبک بیزانسی بود.نخستین جوانههای جنبش جدید هنری،عمدتا در شهرهای ناحیه توسکان، لوکا، پیزا، سینا و فلورانس سر از خاک بیرون آوردند.شهر فلورانس همچنان که از لحاظ سیاسی تدریجا دیگر شهرهای توسکان را جذب کرد و جمهوری فلورانس را تشکیل داد،سرانجام،پیشگامی و رهبری این حرکت بزرگ برای رسیدن به شیوه تصویری نوین رنسانس را نیز بدست آورد.لیکن در سده چهاردهم، رقیب سرسختش یعنی سینا که مدتی طولانی و پیگیرانه در برابر پیشروی فلورانس ایستادگی کرده بود،ستاد مرکزی یک مکتب مستقل و پرشکوه به شمار می رفت.

اینک برای دریافتن نقاشی این دوره به بررسی دو مکتب سینا و فلورانس به سردمداری دوتچو و جوتومیپردازیم.

#### مكتب سينا

«دوتهو نماینده مکتب سینایی در دوران شکوفایی آن است.از جمله محجرهای مذبح متعلق به وی،محجر مذبح جلال ملکوتی است.وجه تسمیه این مذبح آن است که مربم عذرا را در هیأت ملکه آسمانها نشسته بر تختی در میان فرشتگان و قدسیان نشان می دهد.این مذبح،وجوه اصلی سبک رشد یافته او را منعکس می سازد.دو تچو در این قاب و قابهای روایتی مشابه،گامی سرنوشت ساز در جهت انسانی کردن موضوع مذهبی برمی دارد و این وقاب و در سدههای بعد به جریانی روزبهروز نیرومند شونده در تکامل نقاشی تبدیل شد.» این روشی بود که در سدههای بعد به جریانی روزبهروز نیرومند شونده در تکامل نقاشی تبدیل شد.» میان هم عصرانش،مانند ندارد؛با آنکه پرسپکتیوی وی تقریبی است،تصوری از یک فضای معماری ایجاد می کند که پیکره یک انسان را در خود محصور کرده است.اگر می توانستیم مطمئن شویم که نقاشان چیره دست روم باستان نیز به این نتیجه نرسیده بودند می توانستیم بگوئیم که پیش از این،کسی این تصور را ایجاد نکرده بود بلدون تردید در دوره ۹۰۰ ساله پیش از دو تجو،چیزی همانند این نقاشی نمی توان یافت،و با آنکه ممکن است استاد آفریننده تابلوی قدیس فرانسیس در آسیزی چندسال پیشتر آن را پیش بینی کرده باشد و جوتو نیز در همان زمانی که دو تچو به آفریدن مذبح جلال ملکوتی پرداخت آن را در نمازخانه آرنای کلیسای پادوا تکسیل میران زمانی که دو تچو به آفریدن مذبح جلال ملکوتی پرداخت آن را در نمازخانه آرنای کلیسای پادوا تکسیل مریم به طرز واضحی در یک فضای مکعبوار که از سطح تابلو به عقب می رود قرار داده شده است.به هم

نزدیک شدن سه تیر در سقف،این تصویر را تقویت می کند و این پدیده را خود دوتچو مشاهده و ثبت کرده بود.تا اینجا پرسپکتیو تماما یکپارچه نشده است و هریک از سطوح کار دوتچو، ظاهرا نقطه همگرایی خاصی برای خود دارند.با این حال،تصویر مزبور به قدر کافی متقاعد کننده است و نخستین گام در ساختمان تدریجی یک فضای پرسپکتیو حقیقی و برخوردار از نظمی هندسی بشمار می رود که در سده بعد تکمیل خواهد شد.»

#### مكتب فلورانس

«دوتچو مسائلش را در چارچوب کلی سبک بیزانسی حل می کرد و این سبک را هیچگاه به معنای واقعی نفی کرد. «جوتو دی بوندونه»هم عصر بزرگ فلورانسی وی؛با قاطعیت بیشتری از گذشته گسست. سرچشمه های سبک وی امروزه نیز مورد بحث هستند. احتمالا یکی از این سرچشمه ها سبک مکتب رومی در نقاشی بوده که پیترو کاوالینی از پیروان این مکتب در این دوره محسوب می شود و یکی دیگر سرچشمه های مؤثر –هرچند کم اهمیت تر –در شکل گیری سبک جو تو –کارهای هنرمندی به نام چیما بوئه است که به روایتی استاد وی بود.» کم اهمیت تر –در شکل گیری سبک جو تو –کارهای هنرمندی به نام چیما بوئه است که به روایتی استاد وی بود.»

«هنر چیما بوئه،هنر کاوالینی و نقاشان رومی همانندش که احتمالا خود جوتو ایشان را درحال کار در کلیسای سان فرانچسکو دیده است.هنر پیکر تراشان گوتیک فرانسه،و هنر باستانی روم،اعم از پیکر تراشی و نقاشی جملگی از عناصر تشکیل دهنده تربیت هنری جوتو بودهاند.اما برای فراهم آمدن سبک جدید بزرگی که جوتو را در مقام پدر هنر تصویری غرب قرار میدهد،درهم آمیختگی صرف این عناصر کفایت نمی کند.او که در روزگار خودش هنرمندی پرآوزه بود،شهرتش را همواره حفظ کرده است.صرفنظر از مصالح گوناگونی که در تربیت وی بکار برده شدهاند،معلم واقعی وی،طبیعت یا دنیای اشیای مرئی بود.»

«انقلاب جو تو در نقاشی فقط به از میدان بدر کردن سبک بیزانسی، تثبیت نقاشی به عنوان هنری بزرگ برای شش سده بعدی، و احیای شیوه ناتورالیستی ابداعی هنرمندان روزگار باستان و از یاد رفته در سدههای میانه محدود نمی شد، او بنیان گذار روش تزلزل ناپذیری در تجربه بصری به کمک مشاهده بود و موافق روحیه فرانسیسیان تجربه گر. آغازگر عصری شد که می توان عنوان عصر آغازین علم نامید. او و جانشینانش با تأکید بر تقدم قوه بینایی در شناختن جهان، جاده هایی را آماده ساختند که علم تجربی از همانجا به سوی آینده گام برداشت. دنیای بصری، پیش از آنکه قابل تحلیل و تفهیم شود باید مشاهده گردد.

جوتو که در روزگار خود و پس از مرگش به علت وفاداری به طبیعت مورد ستایش قرار میگرفت، مقامی بس فراتر از یک مقلد طبیعی داشت او به جای تقلید از طبیعت،از اسرار آن در جریان مشاهدهاش پرده برمیدارد و نظم مرئی آن را پیش گویی می کند.در وجود جو تو،انسان غربی با قاطعیت تمام متوجه دنیای مرئی بعنوان سرچشمه شناخت طبیعت می شود.این برون نگری جدید،جایگزین آن درون نگری انسان در سدههای میانه شد که نه در جستجوی اسرار طبیعت بلکه در صدد اتحاد با خالق بود.»

«تصاویری که دوتچو و چیما بوئه از حضرت مریم می کشیدند پیکر او را در زیر امواج ظریف رداهایش باریک و شکننده نشان میدادند.همین پیکرهها در دست جوتو به صورت مادری تنومند و ملکه وش نماینده شدهاند و از لحاظ نمایش بر آمدگیهای بدن به دنیای مادی تعلق دارد،بدن مریم ناپدید نشده است بلکه با قدرت تمام نشان داده شده است.این هنر نوین پیش از تمام هنرها می کوشد پیکرهای بیافریند که جسم،بعد و حجم داشته باشد، یعنی همانند پیکرهای که به صورت مجسمه درمیآید در معرض نور قرار گیرد و سایهاش روی زمین بیفتد و تصوری در ما ایجاد کند که مجسمه پدید می آورد.» «در بررسی کارهای جوتو،محققان در انتساب بسیاری از نقاشیهای دیواری به وی تردید کردهاند،و علاوه بر گونهای ازدحام یا پیچیدگی در ترکیببندی ناسازگار با وضوح و عظمت دیگر نقاشیهای او متوجه ناشیگری مختصری در تکمیل پیکرهها و دیگر جزئیات لیزا شدهاند.جملگی این محققان او را آفریننده نقاشی دیواری نمازخانه آرنا در پادوا(۱۳۰۴ تا ۱۳۱۳)،نقاشیهای دیواری نمازخانههای کلیسای سانتا کروچه در فلورانس،(۱۳۲۰)و مریم نشسته بر تخت در نگار خانه اوفیستی می دانند. جدی ترین بحثها بر سر مجموعه بزرگ نقاشی های دیواری نشان دهنده زندگی قدیس فرانسیس در کلیسای بالایی آسیزی در گرفته است.این نقاشیها سنتا به جوتو نسبت داده میشوند و به حدود ۱۳۰۰ میلادی مربوط میشوند.از آنجا که مدارک کتبی وجود ندارد تمام اظهار نظرها و تحریر سبک استوار گشته است و به این احتمال دامن میزنند که در آینده نیز اختلافنظر وجود خواهد داشت.محققان امروزی،همچنین معتقدند که نقاشیهای دیواری مربوط به زندگی آسیزی را به احتمال زیاد هنرمندان فلورانسی متأثر از سبک جوتو یا دارای زمینه مشابه آفریدهاند.یکی از این نقاشیهای دیواری،نشان دهنده وعظ قدیس فرانسیس برای پرندگان است.بدول تردید از لحاظ سادگی بیان،کاهش تعداد پیکرها تا حداقل لازم برای شرح داستان،و پرداختهای تند روانی مانند حالت قدیس فرانسیس در حالیکه به سوی پرندگان خمیده است و شگفتزدگی حواریش به سبک جوتر است.برجسته نمایی پیکرهها بسیار قوی و نقش برجسته مجسمهوارشان بسیار موکدانه است.جوتو چندین نقاشیل دیواری با موضوع زندگی و مرگ قدیس فرانسیس برای کلیسای فرانسیسی سانتا کروچه در فلورانس کشیل.در یکی از آثار او، مرک قدیس فرانسیس را به شکلی که در سده نوزدهم بازسازی شده و سپس نقاط بازسازی شدهاش از آن برداشته شدهاند،میبینیم.خوشبختانه علیرغم برداشته شدن نقاط بازسازی شده و شکافها و خلاءهای پیش آمده در اثر این کار،از نقاشی اصلی مرگ قدیس آنقدر بر جا مانده است که منظرهای از آخرین

سبک وی را در نظر ما زنده کند.این صحنه در مقایسه با صحنه زاری بر جسد مسیح که از قضا مراتب معنوی قابل توجهی بین این دو برقرار است، نمایانگر تغییرات بزرگ و مهمی است.»

«نقاشیهای دیواری جوتو در نمازخانههای باردی و پروتسی از کلیسای سانتا کروچه برای چندین نسل از نقاشان دوره رنسانس از ماسا چویل تا میکل آنژ و پس از او-در حکم کتاب درسی یا متون معتبر بودند.این هنرمندان متأخر تر،بهتر از پیروان بلافصل جوتو می توانستند عظمت هنر وی را دریابند ولی پیروان بلافصل او می توانند فقط جزء بسیار کوچکی از نوآوریهای انقلابیش را درک کنند. کوششهای اینان غالبا به تقلید از توصیف تجسمی او محدود می شد.نمونه این پیروی ها را در آثار تأدئو گادی (۱۳۰۰–۱۳۶۶) می بینیم که چندین سال پسر خوانده و دستیار جوتو بود.»

سیمونه مارتینی ۳۸ (۱۲۸۵-۱۳۴۴)

«جانشینان دو تچو در مکتب سینا، با نو آوری و اصالتی به مراتب بیشتر به میدان می آیند. سیمونه مارتینی شاگر دو تچو و دوست صمیمی پترارک بود. سیمونه در شهرهای ناپل و سیسیل برای شاهان فرانسه کار می کرد. در آخرین سالهای عمرش در دربار پاپ واقع در آوینیون بکار مشغول شد و در همانجا بود که توانست مستقیما با نقاشان شمال اروپا تماس بگیرد. سیمونه با منطبق کردن الگوهای تخیلی اما تجملی و پرشکوه شیوه گوتیک فرانسوی بر هنر سینایی، یکی از عوامل مؤثر در سبک بین المللی گردید. دامنه این سبک در اواخر سده چهاردهم و اوائل سده پانزدهم به سراسر اروپا کشیده شده بود. سبک بین المللی سبکی درباری بود که برای تقلید از رنگهای مشعشع، لباسهای فاخر، تزئینات ظریف، و مضامین مستلزم صفوف پرشکوهی که در آنها شهسواران و معشوقه هایشان به همراه ملازمان، اسبان و تازیهای بادپای شکاریشان می توانستند خودنمایی کنند، به ذوق و سلیقه اشرافی متوسل می شد.

سیمونه برای کاخ مردم شهر سینا،ترکیب بندی بسیار متفاوتی آفرید که یک نقاشی دیواری بزرگ به ابعاد ۳۳۰ ×۹۶۰ سانتی متر از سرباز خویش اقبالی بنام گیدور یتچیو بود.

این نخستین نقاشی دیواری از مجموعه بزرگ نقاشیها و پیکرههای سوار بر اسب است که برای بزرگداشت خاطره نظامیان غارتگر و جاهطلب حرفهای ایتالیا به هنگام رهبری ارتشهای دولتهای ایتالیایی در جنگهای بزرگ و کوچک بیپایان آفریده شدهاند.این تابلو در نوع خود یک نوع آوری است از پیشرفت مقاومت ناپذیر ر نوخاسته علائق این جهانی در قلب زندگی و هنر حکایت دارد.»

«از دیگر نقاشان این دوره باید از برادران لورنتستی نام برد که از شاگردان مکتب دو تچو بودند ایشان در تجربه اندوزیهای عمومی رئالیسم (به تصویر صفحه مراجعه شود) تصویری که از ویژگیهای سده چهاردهم است مخصوصا در تلاش برای القای خاصیت فضایی سهیماند.بیترو لورنتستی،بیشتر به نقاشی قابهای تزئینی می برداخت که کارهای وی از بحث ما خارج است.برادر وی آمبروجو لورنتستی، بیشرفتهای مکتب سینا در شبیه سازی عمق نمایانه را به طرز جالب و بیمانندی کمال بخشید.نمونهای از کارهای وی در کاخ مردم سینا دیده می شود که در آن نتایج حکومت و ناصالح را به گونهای رمزی در کنار یکدیگر آورده و مقایسه کرده است-برادران لورنتستی در اثر طاعون چشم از جهان فرو بستند - در این زمان طاعون سراسر اروپا را فراگرفته بود و بر این اساس نقاشی جالبی که تحت تأثیر کشتار ناشی از این طاعون آفریده شده است پیروزی مرگ نام دارد،این اثر به فرانچسکو تراینی ۴۴سبت داده شده است.در این نقاشی کل تجربههای شبیهسازی فلورانسی - دارد،این اثر به فرانچسکو تراینی ۴۴سبت داده شده است.در این نقاشی کل تجربههای شبیهسازی فلورانسی - بین است که انسانی غربی همچنان که خود و جهان پیرامونش را به نقطه کانونی هرچه روشنتری نزدیک چنین است که انسانی غربی همچنان که خود و جهان پیرامونش را به نقطه کانونی هرچه روشنتری نزدیک

# بررسی نقاشیهای دیواری در عصر جدید رنسانس

درباره علت اصلی پیدایش، حدود گسترش و اهمیت نهضت رنسانس مدتهای دراز مورخان به بحث پرداخته اند و در این باره با عقاید گوناگون روبرو شده ایم. هر بخشی از پژوهش تاریخی درباره رنسانس، با گذشت زمان، تصویری خاص خود از آن دوران بوجود آورده است. اساسی ترین مطلبی که مورد قبول بیشتر دانشمندان قرار دارد، این است که: «رنسانس هنگامی آغاز شد که مردم دریافتند نحوه زندگی قرون وسطائیشان به پایان

رنسانس دوره کلاسیک باستانی را نقطه اوج آفرینش بشری بشمار می آورد و این همان دورانی بود که با انهدام امپراطوری روم بدست مهاجمین ناگهان بپایان رسید.در مدت هزار سال پس از سقوط روم،پیشرفت عمدهای به حصول نپیوست،لیکن اکنون دیگر بساط این«زمان طولانی میانی»یا قرون وسطی بر اثر احیای کلیه آن هنرها ر علومی که زینت بخش دوره کلاسیک باستانی بود از میان برچیده شده بود. عصر نوین بخوبی می توانست «تولد دوباره» یا رنسانس خوانده شود، که اکنون اصطلاحی بین المللی شده است. سابقه این نظریه انقلابی به زمانی برمی گردد که اندیشه های پترارک منتشر گردید، وی عصر نوین را دوران احیای آثار کلاسیک می دانست، که در نظر وی محدود به بازگرداندن زبانهای اصیلی چون زبانهای لاتینی و یونانی و توجه به متون اصیل نویسندگان باستانی. در طول دو قرن بعد، این تفکر بازگشت و یا احیای دوره باستانی آنقدر گسترش یافت که شامل تمام تلاشهای فکری و فرهنگی از جمله هنرهای تجسّمی نیز گردید. «تفکر پترارک در پایه گذاری این نهضت مبتنی بود بر دو اصل فردگرایی و انسان گرایی، بر این اساس وی برخلاف عقیده دینی مستقر در اذهان عمومی اعلام کرد که عصر ایمان دوره تاریکی و جهل بوده است، بطور کلی این نوع آمادگی ذهن به بازخواست کردن عقاید و آداب کهن یکی از خصوصیات عمیق و اصلی نهضت رنسانس گردید.»

# آغاز سده پانزدهم

افلورانس در اوایل سده پانزدهم سلطه فرهنگیش را بر ایتالیا قطعی کرد و آغازگر عصر رنسانس شد. عظمت و شکوه فلورانس از صدها سال پیش پی ریزی می شد.سده پانزدهم نقطه اوج این تکامل تدریجی بود. حکومت خاندان مدیچی در فلورانس و حمایت سخاو تمندانه از هنرمندان باعث اعتلای هنر در این بخش از ایتالیا شد.تاریخ فلورانس تا چند صد سال تاریخ خاندان مدیچی است.در نخستین سالهای سده پانزدهم جووانی مدیچی پایههای ثروت و رفاه این خاندان را نهاد.پسرش کوزیمو مدیچی که در نزد فلورانسیان به پدر سرزمین فلورانس شهرت دارد،باکارهایش احترام و وفاداری مردم فلورانس را نسبت به اشراف و صاحبان امتیاز برانگیخت و خاندان مدیچی با برخورداری از چنین تضمینی تدریجا به دیکتاتورهایی آگاه و خردمند در جمهوری فلورانس تبدیل شدند.در ورای تشکیلات اومانیسم عصر رنسانس،قدرت مالی بزرگی ایستاده بود و خاندان مدیچی که از بازرگانانی محتاط و تیزهوش زمان خویش بودند هیچ حساسیتی نسبت به سرمایه گذاری در راه علم و هنر از خود نشان نمی دادند.مرگ کوزیمو در سال ۱۴۹۲ پایان عصر طلایی فلورانس بود و رنسانس پرتو تابانش راه همراه با هنرمندان خویش از فلورانس به رم منتقل نمود و تحت حمایت پاپ لئوی،حامی رافائل پرتو تابانش راه همراه با هنرمندان خویش از فلورانس به رم منتقل نمود و تحت حمایت پاپ لئوی،حامی رافائل و میکل آنژ که خود از خاندان مدیچی بود قرار گرفت.

تا آن زمان در تاریخ جهان،هیچ خاندانی نتوانسته بود چنین پیوند محکمی با یک انقلاب بزرگ فرهنگی برقرار کند.درباره خاندان مدیچی بیهیچ ترسی از خطا می توان گفت که اینان تأمین کنندگان هزینه های مالی عصر رنسانس بودند.»

## نقاشیهای دیواری در فلورانس

«جوانترین هنرمند از میان سه نوآور بزرگ نخستین سالهای سده پانزدهم در کنار دوناتلو و برونلسکی ماساچیو ۱۴۰۸–۱۴۲۸)بود. وی همه چیز را دگرگون کرد،هیچ نقاش دیگری را در تاریخ هنر سراغ نداریم که همچون مازاتچو در مدت زمانی کوتاه چنین کمک بزرگی به پیشرفت یک سبک جدید کرده باشد، زیرا سالهای زندگی خلاقانه وی بسیار کوتاه و مرگش در بیست و هفت سالگی بسیار نابهنگام بود.ماساچیو،خلف هنری جوتو است. زیرا سبک پرعظمت وی را با استفاده از تدبیرهای نمایشی بسیار،دستخوش تحولی چنان انقلابی می کند که چندین نسل از نقاشان دوره رنسانس،مطالعه و تکمیل آن را دنبال می کنند. او با نوآوریهای معاصران بزرگش دوناتلو و برونلسکی آشنا بود و کاملا آنها را درک می کرد و امکانات تازهای در عرصه شکل و مضمون بر هنر نقاشی افزود.

با مشاهده نقاشیهای دیواریش در نمازخانه کلیسای سانتا ماریا،دل کارمینه ،فلورانس می توان با پیشرفتهای بیمانندش آشنا شد.ماساچیو در نقاشی دیواری نقدینه خراج که اندکی پیش از مرگش کشید،سه حادثه کوچک را یکجا نشان داده است.پطرش حواری بدستور حضرت مسیح سکهای از دهان ماهی می گیرد و در سمت راست در کف مأمور مالیات می گذارد.پیکرههای ماساچیو به لحاظ عظمت سادگی شان،پیکرههای جو تو را بخاطر می آورند.نور که در آثار جو تو فقط برای برجسته نمایی یک حجم به کار رفته می شود در آثار ماساچیو تقش خاص خود را دارد.از ماساچیو تا لئوناردو داوینچی ،هیچ هنرمندی با رئالیسمی چنین پر توان نتوانسته است تصور فضا را همچون جسمی از نور و هوا که در فاصله بین چشمهای ما و آنچه ما می بینیم در بیننده زنده کند.تک تک پیکرههای نقدینه خراج جدی و سنگین اند.در این تابلو نقطه تلافی خطوط پرسپکتیو بر سر مسیح منطبق می شود. پیش زمینه به کمک پرسپکتیو هوایی،که از کاهش نور، کشش به سوی رنگ آبی را گنگ شدن خطوط کناری همراه فاصله بهره می گیرد،با فاصله یکی می شود. این تدبیر که توسط نقاشان رومی بکار برده شده بود در سدههای میانه از یاد رفت،و ظاهرا به طور تصادفی توسط ماساچیو از نو کشف شد. الله ماریا دل کارمینه فلورانس نقاشی کرد.در این اثر نوری که از یک منبع بیرونی می تابد با ایجاد سایه و سانتا ماریا دل کارمینه فلورانس نقاشی کرد.در این اثر نوری که از یک منبع بیرونی می تابد با ایجاد سایه و

روشن،نقش برجستهای عمیق را پدید آورده است و همچون یک عامل وحدتبخش پرتوان عمل می کند.این نقاشی دیداری ماساچیو یکی از شاهکارهای هنر دوره رنسانس و تفسیری از صحنه غمانگیز هبوط انسان است که شاید نقاشی سقف کلیسای سیستین توسط میکل آنژ نیز نتواند به پایش برسد.

«ماساچیو در نقاشی دیواری تثلیت مقدس با مریم و قدیس یوحنا در کلیسای سانتا ماریا نوولا ارزش ساماندهنده پرسپکتیو برونلسکی را به طرز درخشانی اثبات می کند.او تصویر یک نمازخانه چهارگوش را که با طاقهای گهوارهای پوشیده شده است.نقاشی کرده است.او نقطه تلاقی ساختمان پرسپکتیو را در سطح چشم تماشاگر قرار می دهد و بدین ترتیب تصور فضایی واقعی را در او زنده می کند که حجم درونیاش ادامه فضایی است که تماشاگر در درونش ایستاده است. اینگونه تطبیق دادن تماشاگر با فضای تصویر شده، نخستین گام در پیدایش و تکامل نقاشی عمق نمایانهای است که بسیاری از هنرمندان دوره رنسانس و دوره پس از آن-باروک-را شدیدا شیفته خود کرده بود،نقاشی دیواری تثلیث مقدس که در نقطه آغاز تاریخ نقاشی دوره رنسانس جای گرفته، جمع بندی دو گرایش عمده است:رئالیسم مبتنی بر مشاهده و کاربرد ریاضیات برای سازمان دهی اجزای تصویر.»

#### آندر ئادل كاستانيو - (۱۴۲۳ -۱۴۵۷)

«این نقاش به شبیه سازی از پیکره های گیرا، نیرومند و متقاعد کننده انسان علاقمند شد. در تابلوی شام و اپسین که در اواخر سالهای ۱۴۴۰–۱۴۴۹ روی یکی از دیوارهای سفره خانه دیر کلیسای سانتا آپولو نیای فلورانس نقاشی کرد، جدیّت و وضوحی دیده می شود که مختص این دوره از رشد نقاشی در فلورانس است.عیسی و حواریون در حالی که یهودای حواری به شیوه سنتی در جلوی میز نماینده شده است، به شکل احجام ایستا و پیکره وار نقاشی شده اند. کا ستا نیو در اینجا با مسئله گنجاندن پیکره هایش در محدوده فضایی خاصی مواجه است. این فضای خاصی مانند فضای تثلیث مقدس اثر ماساچیو احساس پیوستگی فضای تماشاگر با فضای شاه نشین مزین به قاب بندی های مرمرین حواریون را به بیننده القاء می کند. قاب سخت این نقاشی موجب سخت تر نمایاندن پیکره های انتزاعی به تجسم حادثه مزبور می دهد.

در صحنه مرکزی،یعنی کشف و اثبات صلیب راستین،امپراتریس هلنا با همراهانش شاهد زنده شدن یک مرده توسط صلیب راستین هستند. گروه بندی پیکرهها،تابع پس زمینه معماری است. قابهای مدور، قوسها و قابهای چهارگوش این معماری،قرینههای دو بعدی شکلهای تخم مرغی، استوانهای و مکعب واری هستند که در مقابلش قرار داده شدهاند.این کاری است که فقط از دست یک معمار می آید،یا کار کسی است که قطعا با

پرگار و گونیا آشنا بوده است.همچنان که گروه بندی شکلهای انتزاعی تابع اصولی هندسی-معماری است. تأثیر اجتماع همه این شکلهای یکپارچه،احساس اجرای آئینی آن جهانی،عرفانی،و ابدی است که کوچکترین توجهی به واقعیات و رویدادهای گذرای این جهان ندارد.در اینجا ما شاهد اتحاد شکل تغییرناپذیر ریاضی با سکوتهای آرام روح اندیشمند و نظاره گر هستیم.»

«نقاشی دیواری رستاخیز در تالار شهر بور گوسان شیوهای را معرفی می کند که در نزد نقاشان بعدی دوره رنسانس شدیدا مورد توجه قرار گرفت، و آن «مثلث پیکره» نام داشت. پیرو برای تثبیت ترکیب بندی اش، پیکره ها را در گروهی می گنجاند که می توان با قرار دادن یک مثلث در مرکز تابلو، آنها را محاط کرد. در این مورد پیکره مسیح به پا خواسته، که با قدرتی ستون وار و در هیبت یک فاتح ابدی در لبه و گور ایستاده، بخش فوقانی آرایش مثلث شکل متکی بر قاعده و گسترده و متشکل از سربازان خوابیده در پیش زمینه را اشغال می کند. این گونه انباشتن احجام به گرد محور مرکزی یک تابلو، استحکام عظیمی به ترکیب بندی آن می دهد و یکی از کلیدهای قرینه سازی و خود کفایی موردنیاز هنرمندان دوره رنسانس برای آثار خودشان بشمار می رود. کار پیرو چکیده ای از بیشترین دستاوردهای علمی و سبکهای هنری نقاشی در نیمه نخست سده پانزدهم است: رئالیسم، منظره نگاری توصیفی، پیکره ساختمان وار آدمی، ترکیب بندی عظیم، سه بعد نمایی، رعایت تناسب، نور، و رنگ. «

در این دوره،هنرمندان دیگری دست اندرکار بودند که سبکشان در سبک عصر پیشین ریشه دارد. یکی از این هنرمندان فرا آنجیکو است.وی فقط نوآوریهایی را میپذیرفت که بتواند بدون هیچ برخوردی بر سبک محافظه کارانهاش بیفزاید.

«او بازنمایی جزئیات رئالیستی در تشریح، جامعههای آویخته،سه بعد نمایی و ساختمان، برجسته نمایی سنگین ماساچیو را که می توانست موجب تیرگی رنگ آمیزی درخشان وی شود،رد کرد.

نقاشی دیواری بشارت تولد مسیح به مریم، یکی از نقاشیهای دیواری بی شماری است که فرا آنجلیکو در فاصله ۱۳۴۵ و ۱۴۴۵ با آنها دیرسان مارکو در فلورانس را تزئین کرد.در این تابلو، ملاحظاتی از قبیل تناسب اشخاص در رابطه با معماری از نظر فرا آنجلیکو در درجه دوم اهمیت قرار دارد و این چیزی بود که پیرو دلا فرانچسکا نمی توانست بپذیرد. آنچه او در درجه نخست به دنبالش می رفت تأکید بر مضمون مذهبی نقاشیهایش بود، و این کار را با استفاده از همه امکانات مناسب، اعم ازبه گونهای امروزی و دیروزی، انجام داد. سادگی بیان او. کارهای جو تو را بیاد می آورد، شکل زانو زدن فرشته و بال رنگین کمانی وی نیز کارهای او را به یاد می آورد. نمای نیمرخ حضرت مریم با آن حجب شیرینش، از هنر سینمایی الهام می گیرد، و باغ محصور و پوشیده از گل (نماد

مریم باکره)،تا اندازهای از گوتیک بینالمللی متأثر است.ولی همه این عناصر با احساسی تغزلی و توجه شدید به جنبه تزئینی،باهم ترکیب شدهاند،به طوری که هیچ جزئی ناهماهنگ به نظر نمیرسد.»

## نیمه دوم سده پانزدهم

«این دوره اخیر اومانیسم با علاقه تازهای به زبان و ادبیات ایتالیایی،مقدمات پیدایش نقد ادبی،تأسیس آکادمیها (تأسیس آکادمی افلاطون در میلان) و آغاز بهرهبرداری از ماشین چاپ-همراه با تمامی دیگر عوامل مؤثر در انتشار فرهنگ-مشخص میشود.

فتح قسطنطنیه به دست ترکها در ۱۴۵۳ باعث خروج دانشمندان یونانی از این شهر شد.بسیاری از ایشان به ایتالیا گریختند و علوم یونان باستان را نیز با خود بردند تا پاسخگوی علاقه شدید آن سامان به هنر،ادبیات،و فلسفه کلاسیک باشند.این فتح،باعث بسته شدن دریای مدیترانه به روی کشتیهای غربی شد و پیدا کردن راههای جدید دریایی به سوی بازارهای مشرق زمین را ضروری گردانید.

بدین ترتیب،عصر دریانوردی،اکتشاف و پویش سرزمینهای جدید و ناشناخته آغاز شد.

در هنر و معماری، یک شالوده تئوریک در نو آوریهای کم وبیش اشرافی هنرمندان نسل پیشین، نهاده شد.در اینج یکبار دیگر باید بر ارزش والایی که هنرمند عصر رنسانس برای تئوری قائل بود تأکید کنیم. ابداع شیوه سه بعد نمایی توسط برونلسکی و رسالت آلبرتی و پیرو دلا فرانچسکا درباره این موضوع، به هنرمند عصر رنسانس امکان دادند تا شالوده علمی هنرهای بصری را به اثبات برساند.»

گروه پیکره های مسیح و پطرس در امتداد محور مرکزی که از درگاهی معبد میگذرد و نقطه تلاقی خطوط پرسپکتیو پیشگفته نیز در آنجا به هم می رسند، قرار داده شده اند.بدین ترتیب در این ترکیب بندی، فضای در بعدی و سه بعدی درهم بافته شده اند و پیکره های مرکز دقیقا با مرکز محوری تلفیق شده اند. علم فضاشناسی، وسیله ای است برای سازمان دهی متقارن عمل پروجینو در این تابلوی واحد، دانش چندین نسل را به کار برده و باهم در آمیخته است. سبک منطقی و انتظام یافته و وضوح آراسته ترکیب بندی هایش، تأثیری ماندگار بر یر آوازه ترین شاگردش یعنی رافائل خواهد گذاشت.»

«در اواسط سده پانزدهم،در ایتالیای شمالی، یکی از درخشان ترین استعدادهای سراسر دوره رنسانس یعنی آندرئا مانتنیا۸۸(حدود ۱۴۳۱– ۱۵۰۶)از شهر پادوا برخاست.وی به احتمال قوی در اینجا با دوناتلو دیدار کرده بود زیر

نفوذ او در سراسر هنرش احساس میشود.با آفریده شدن نقاشیهای دیواری مانتنیا در نمازخانه اووتاری کلیسای ارمتیانی در پادوا (که در جنگ جهانی دوم ویران شد)،هنر نقاشی شمال ایتالیا با هنر اومانیستی فلورانس در یک صف قرار می گیرد. نقاشی دیواری قدیس یعقوب در راه شهادتش از وسعت دانش علمی،ادبی،باستانشناسی،او تصویری مانتنیا برده برمیدارد.این طاق نصرت با آن طاق گهوارهاش با نقاشیهایی برگرفته از واژگان تزئینی ادبیات کلاسیک زینت یافته است.لباسهای سربازان از روی مدلهای باستانی شبیهسازی شدهاند.نقاش کوشیله است اعتبار تاریخی موضوع را حفظ کند.همچنانکه استادان ادبیات باستانی دانشگاه پادوا چنین کردهاند.در پرسپکتیو،مانتنیا مسائل دشواری را برای خود مطرح میسازد تا از حلشان لذت ببرد.در اینجا نقطه دید بیننده خیلی پائین قرار داده شده است،بهطوری که گویی از پنجره یک زیر زمین به آن طاق بزرگ مینگرد.خطوط ساختمان سمت راست،به طرز برجستهای به یائین کشیده می شوند.لیکن انحرافهای مهمی از پرسپکتیو یا سه بعد نمایی حقیقی به چشم میخورد،زیرا مانتنیا با استفاده از جواز هنریش،نقطه تلاقی سوم را نادیده می گیرد(اگر از پائین بنگریم،ساختمانها باید در بالا به یکدیگر نزدیک شوند).او با نادیده گرفتن واقعیات سه بعد نمایی،ترجیح میدهد ترکیبی یکپارچه و همبسته بیافریند که اجزای تصویرش با چهارچوب تابلو مرتبط باشند.عدم وجود منطق پرسپکتیو،تا حدودی با گنجاندن خطوط برجسته اریب در پیش زمینه،مانند میله پرچم،جبران شده است. مانتنیا برای خاندان گونتساگا در مانتوا ۹۰(خاندان بزرگ و هنر دوست همچون خاندان مدیچی) کار می کرد.در کاخ دوک نشینی ایشان شاهکاری از عمق نمایی تصویری پدید آورد،و نخستین تزئین سراسر سه بعدی یک اتاق کامل را که تالار عروسان نامیده می شود.او با بهره گیری از اجزای معماری واقعی،دیوارهای اتاق را چنان نقاشی می کند که پیش در آمدی بر تزئینات باروک در آینده بهشمار میرود.

تجربه گرایی جسارت آمیز مانتنیا او را به تکمیل تزئین این اتاق با نخستین سه بعد نمایی از پائین به بالای یک سقف هدایت می کند و این اسلوب بعدها وسیعا به دست یکی از نقاشان شمال ایتالیا به نام کورد جیو ۹۱و سقف آرایان باروک تکامل یافت. بیننده مستقیما به پیکره هایی در آن بالا می نگرد که یک راست به وی در این پائین می نگرند.این دستاورد استثنایی سه بعد نمایی نقطه اوج نزدیک به یکصد سال آزمایشگری در عرصه پرسپکتیر است.»

### سده شانزدهم

«شهر رم از حدود ۱۴۹۵ تا تاریخ یوزش بیگانگان و غارت آن در ۱۵۲۷ جانشین فلورانس شد و مدعی برتری هنری بر آن گردید.تعدادی از پاپهای قدرتمند و جاهطلب قدرتی تازه به نام ایالت پاپی آفریدند و رم را پایتخت

آن قرار دادند.و رم در همان زمان پایتخت هنری اروپا شد.پاپها شهر را با آثار بزرگ هنری آراستند؛هنرمندان ر از سراسر ایتالیا به آنجا فراخواندند و مأموریتهای جاهطلبانه و رقابت آمیز به ایشان دادند.رنسانس پیش رفته <mark>در</mark>ا مدت زمان کوتاه کاملی از شکل هنری و مفهوم معنوی رنسانس پیش رفته است.این نقاشی دیواری،مدرسه آتن نامیده می شود.فضای این تابلو نه یک مدرسه بلکه تجمع گروهی از فیلسوفان و دانشمندان جهان باستان را نشان می دهد که گرداگرد ارسطو و افلاطون جمع آمدهاند.اینان که دنیای باستان را در روزنگار رنسانس پیش رفته از نو کشف کردهاند،مجلس تشکیل دادهاند و سرگرم تعلیم و تعلماند و الهامبخش عصر نوین شدهاند.در تالاری که معماری یونانی را به یاد میآورند و گوشهای از جلوه کلیسای سان پیترو از آن به چشم میخورد،پیکرهها به طرزی ابتکار آمیز در اطراف افلاطون و ارسطو نمایانده شدهاند.در کنار افلاطون،فیلسوفان جهان باستان ایستادهاند و درباره اسرار غائی جهان برتر بحث میکنند.در کنار ارسطو،فیلسوفان و دانشمندانی از جهان باستان ایستادهاند که درباره طبیعت و امور انسانی بحث میکردهاند.دو گروه،به نرمی و آرامی، با گامها و حالات گویایی که اشارهای از نظریاتشان در آن دیده میشود و بسیار پرتنوعند،حرکت میکنند.اطمینان به نفس و وقار طبیعی ایشان از ماهیت استدلال آرام یعنی از تعادل و حدی حکایت دارد که اندیشمندان دوره رنسانس آن را به عنوان «قلب فلسفه»می ستودند.در پائین سمت چپ نقاشی، فیثا غورث را می بینیم که سرگرم نوشتن است ر خدمتکاری جدول توافقی را نگهداشته است.در پیش زمینه،هراکلیتوس را میبینیم که به تنهایی،سخت در اندیشه شده است(این چهره احتمالا از چهره میکل آنژ شبیهسازی شده است).دیو جانس فیلسوف کلبی که فضیلت را در ساده زیستن میدانست بیخیال،روی پلهها آرمیده است.در سمت راست،اقلیدس را میبینیم که در میان شاگردانش خم شده و یک قضیه هندسی را اثبات می کند.این گروه،مخصوصا جالب توجه است.اقلیدس در اینجا به احتمال قوی برامانته در سنین پیری است و در انتهای سمت راست نیز رافائل چهره خودش را نقاشیل کر ده است.

علوم تصویری،که تاکنون مسیر تکاملش را بررسی کرده ایم،در نقاشی دیواری مدرسه آتن به نقطه کمال خویش می رسد.در این نقاشی،فضای پرسپکتیو گسترده ای آفریده شده است که در آن پیکره های آدمیان به نرمی و با حالتی طبیعی،بی هیچ تلاش خاصّی و به گفته لئوناردو «هریک موافق نیّت خویش،در رفت و آمدند» در استا نتسادلا سینیا تورا «رافائل نه فقط افلاطونیان و ارسطوئیان بلکه مسیحیت و دین رومی را نیز با استفاده ز همان شیوه ترکیبی تابلوهای مریم،باهم آشتی داده است»

#### ميكل آنة ١٤٧٥ -١٥٩۴

«میکل آنژ شخصیتی به مراتب بغرنج تر از رافائل دارد و هنرش در نزدیکی به هنر کمال مطلوب دوره رنسانس پیش رفته به هنر رافائل نمی رسد.اشتیاق و سر سپردگی به هنرش باعث می شد که به رافائل حسادت بورزد و از لئوناردو داوینچی نفرت داشته باشد او همیشه شیفته کاری بود که در دست داشت او تمام وجودش را با آفرینندگی هنری اش یکی می کرد و واکنشهایش در برابر رقیبان،غالبا زننده و تناقض آمیز بودند.

صفات فردی میکل آنژ هرچه بوده باشد زندگی هنریش تجسمی از آن آرمانهای دوره رنسانس است که ما در مفاهیم «نابغه الهام گرفته»می گنجانیم.کار میکل آنژ از اعتبار و عظمت برخوردار است.اعتماد او به نبوغ خویش،حدی نداشت.گرچه او معمار، پیکرتراش،نقاش،شاعر و مهندس بود،خودش را در درجه نخست یک پیکرتراش میدانست و این عنوان را از عنوان نقاش برتر میدانست.

یکی از معروفترین نظرات میکل آنژ این است که هنرمند باید با کشف مثال یا چهره محبوس در سنگ، کارش را آغاز کند؛با زدودن سنگ اضافی،این مثال یا چهره محبوس را برهاند یا مانند پوگما لیون ، پیکره بیجان را جاندار کند.

میکل آنژ معتقد بود که هنرمند چندین سال از عمرش را به کار در اینروند پایانناپذیر رهاسازی میگذراند و دیر به کشفیات رفیع و خارق العاده دست مییابد و...از آن پس چند صباحی پیش زنده نمیماند.

میکل آنژ سنین جوانی را به شاگردی در نزد گیر لاندایوی نقاش گذراند ولی پیش از تکمیل تعالیم استاد،وی ر ترک گفت،به محفل نو افلاطونیان راه یافت و پیکرتراشی را نزد برتولدو همکار پیشین بار تو لو مئو است که پوستش را زنده زنده کنده بودند.او در اینجا چاقو و پوست را به دست گرفته است و چهره عجیبی از میکل آنژ نیز بر آن دیده می شود.»

میکل آنژ هنر خود را به شیوه سده پانزدهم آغاز کرد و در میانه قرن به پختگی کامل رسید و در پایان با گرایشات باروک کارش را به پایان برد.او همچون غولی،سیصد سال از تاریخ هنر را اشغال کرده و الگوی بر ترین نابغه عصر خود است.هنرمندی نوآور در زمانه خویش بود.ردپای او را تا چندسال بعد بر آثار هنرمندان بعد از وی میبینیم.

آندرئا دل سارتو -كوردجو

در نخستین سالهای سده شانزدهم،برخی هنرمندان چیره دست در دیگر بخشهای ایتالیا به آفرینندگی خویش ادامه میدادند، «یکی از اینان آندرئا دل سارتو(۱۴۸۶–۱۵۳۱) نقاش فلورانسی بود که نقاشیهایش با برجستگی و وضحی در ردیف نقاشیهای رافائل دوره رنسانس پیشرفته را بیان می کنند.همعصر و هموطن شمالیش، کوردجو،از شهر پارما را تقریبا به سختی می توان طبقهبندی کرد.کوردجو که نابغهای تک رو بود، گرایشهای هنری متعددی را در وجود خویش گرد آورده بود که از آن جمله می توان به تأثیراتی از لئوناردو،رافائل و نقاشان مکتب و نیز اشاره کرد.با این حال،او سبکی شخصی بیمانندی پدید آورد که اگر بخواهیم عنوانی بر آن نهیم،باروک پیشین از هر عنوانی مناسب تر است.از لحاظ تاریخی، ماندگار ترین تأثیر او تکمیل پرسپکتیوهای عمق نمایانه تا نقطه ی بود که رقبای وی در دوره باروک کمتر توانستند بدان دست یابند.مانتنیا در مانتوا،یک روزنه در سقف تالار عروسان نقاشی کرده بود. نزدیک به پنجاه سال بعد،کوردجو،تمامی فضای داخلی گنبد کلیسای پارما را نقاشی کرد.هنرمند ضمن بالا بردن قبه گنبد،منظره ای از آسمان را با حلقه های پیاپی ابرهایی نشان می دهد که هیکلهای پرواز کننده در میان آنها به شادی معراج مریم عذرا رقصی گردباد مانند می کنند.موجودات فرشته وش، در حالی که پنجههای گلرنگ پاهایشان را برای تماشاگران پائین تکان می دهند،مستأجران جاودانی کلیساهای متعدد باروک در سده های بعد خواهند شد.

کوردجو برخلاف آندرئا دل سارتو،چندان مورد ستایش معاصرانش قرار نگرفت.فقط در سده هفدهم بود که نقاشان باروک او را خویشاوند معنوی خود دانستند.»

# هنر باروک (۱۷۵۰–۱۶۰۰)

باروک اصطلاحی است که مورخان تاریخ هنر در مدت قریب به یک قرن اخیر برای تعیین شیوه هنری رایج در فاصله سالهای ۱۶۰۰–۱۷۵۰ به کار بردهاند. معنی اصلی لغت که عبارت بود از نامنظم،عجیب و غریب،یا کج و معوج اکنون به طور کلی از آن سلب شده است.عقیده عمومی بر این است که آن شیوه نوین در سالهای آخر قرن شانزدهم در شهر رم به ظهور رسید.آنچه مورد تردید یا اختلاف نظر دانشمندان قرار دارد این است که آیاباروک مرحله نهایی رنسانس بوده است و یا دورانی متمایز هم از رنسانس و هم از عصر اخیر. در حدود سال ۱۶۰۰ شهر رم با جذب کردن هنرمندانی از نواحی دیگر برای به ثمر رساندن نقشههایی نوین و جاه طلبانه،چشمه جوشان هنرباروک شد،همچنانکه قرنی پیش مرکز جوشش هنر رنسانس مترقی واقع شده بود.حکومت پاپی با قدرت تام هنر را در زیر حمایت خود قرار داده بودم بدین منظور که رم را اچون وسیله ای برای تجلیل شایسته از خدا و کلیسا»به صورت زیباترین شهر عالم مسیحیت در آورد.

این اقدام از چندی پیشتر، یعنی سال ۱۵۸۵، آغاز شده بود. گرچه هنرمندان آن زمان شیوه گران متأخری از طراز دوم بیش نبودند لیکن چندی نگذشت که نهضت نامبرده استادانی جوانتر و بلند پروازتر را خصوصا از شهرهای ایتالیای شمالی به سوی رم کشید که مهمترین آنها نابغه ای نقاش به نام کار او اجو بود. گرچه وی در زمینه نقاشی دیواری آثاری را خلق نکرد اما ذکر این نکته لازم است که نقاشیهای وی خاصیت مسیحیتی عامیانه دارد و از بند اصول فلسفه الهی آزاد است و شاید به همین سبب بود که پروتستانها نیز آن آثار را به اندازه کاتولیکها می پسندیدند. این امر موجب شسد که هنر او به طور مستقیم بر هنر را مبراند که بزرگترین نقاش دینی شمال پروتستان مذهب شناخته شده است، اثری عمیق بر جا گذارد.

آنيباله كاراتچى(١٤٠٩-١٥٤٠)

در میان نقاشان شهر رم به نام آنیباله کاراتچی (۱۵۶۰–۱۶۰۹)بر میخوریم.وی اهل بولونیا بود و در آنجا به همراهی دو نفر از اعضای خانوادهاش در سالهای پس از ۱۵۸۰ شیوهای با خاصیت«ضد شیوه گری»ابداع کرد.وی در فاصله سالهای ۱۵۹۷ تا ۱۶۰۴ جاه طلبانه ترین اثر خود را به وجود آورد که عبارت بود از نقاشی روی سقف تالار کاخ فارنزه ۵ و به زودی شهرتی همپایه نقاشیهای دیواری میکل آنژ و رافائل یافت.

ابا مشاهده تالار فارنزه می توان گفت که آنیباله با آثار میکل آنژ، رافائل و تیسین آشنا بوده و گذشته از ینها می توانسته است نقاشیهای عمق نمایانه استادانه ای بکشد. موضوع اصلی نقاشیهای سقف تالار کاخ فارنزه، عشقهای خدایان اساطیری است. صحنه ها در قابهایی نقاشی شده اند که بیننده، پس از دیدنشان، گمان می کند به تابلوهایی می نگرد که در درون چهار چوبهای گچ بری شده نصب شده اند. در دو سوی تابلوها جوانهای برهنه نشسته و غولان ایستاده نقاشی شده اند. این موضوعها تماما از نقاشیهای دیواری میکل آنژ در نمازخانه سیستین الهام گرفته شده اند. در اینجا پولوفموس سیکلوپ پس از آنکه عشقش از سوی گالاتیا رد می شود، تخته سنگی را برداشته و به سوی آکیس ، عاشق گالاتیا، پرتاب می کند. پیکره پولوفموس، غول یک چشم بدون تردید، با الهام از پیکره های پر عظمت صحنه داوری اخروی بر سقف نماز خانه سیستین، اثر میکل آنژ، نقاشی شده است.

سایه روشن کاری تابلو و طریقه نورپردازی و این گونه مشخصسازی دقیق به منظور عمق نمایی، سراپا به شیوه باروک است.در بالاترین نقطه طاق،قاب تزئینی درازی با صحنه پیروی باکوس دیده می شود که ترکیب خلاقانه بی نظیری از سبکهای رافائل و تیسین است و نشان می دهد که کاراتچی با چه مهارت می توانسته سبکهای معتبر را باهم بیامیزد و سبکی مختص خویش بیافریند ».

گویدورنی «هنرمند دیگری است که در آکادمی بولونیا پرورش یافت و در کارهایش ،همچنان که از نقاشی سقفی الهه سپیده دم پیداست، از رافائل الهام می گرفت. اورورا - الهه سپیده دم - ارابه آپولون را هدایت می کند و در همان حال ،الاهگان فصلهای سال ،گرداگردش می رقصند در برابر بیننده حرکتی ملایم و شنا گونه ، همراه با برجسته نمایی خفیف و ترکیب بندی مطمئن جریان می یابد اما از نیروی پیکره وار آثار رافائل در آن خبری نیست. الهه سپیده دم ، تفسیر روشنفکرانه ای از سبک استاد است. اما روحیه آکادمیک از تمام اجزایش ساطع است و با توجه به اینکه «گویدو» یکصد سال پس از رافائل کار می کرد و کل تکامل پر سپکتیو عمق نمایانه در نقاشی سقفی را نادیده گرفت ، محافظه کارانه هم هست زیرا کاری که می کند انتقال نقاشی دیواری به سقف است ». جووانی گوئر چینو (۱۶۶۶ - ۱۵۹۱)

اوانیز که در کتب بولونیا پرورش یافته است به هنگام تفسیر همان موضوع،از پرسپکتیو سقفی بهره می گیرد و به نتیجه بسیار متفاوتی میرسد.او که پیکرههای عمق نمایانه تالار فارنزه و قاب تزئینی مرکزی آن را راهنمای خویش قرار داده است، سقف را به فضای بیکرانهای مبدل می کند که عرصه رژه پیکرهها است.چشم بیننده،در اثر امتداد یافتن عناصر معماری همگرای و رنگ شده اتاق،به سوی این رژه آسمانی هدایت میشود.با آنکه پرسپکتیو پیکرههای این نقاشی سقفی ممکن است تا حدودی ساختگی به نظر برسد،الهه سییده دم گوئر چینو الهام بخش موج تازهای به هواداری از نقاشیهای عمق نمایانه سقفی شد و به پیدایش برخی از حیرت آورترین تزئینکاریها در تاریخ هنر انجامید ».

مکتبهای ایتالیا در سده هفدهم،پس از کاراتچی و کااواجیو-جز در یک عرصه تزئین سقف-در تمام حوزهها رو به خاموشی نهادند.سابقه تاریخی و سنت این کار از مانتنیا آغاز میشود،از میکل آنژ،کوردجو و ورنر میگذرد و به آنیباله کاراتچی ولودوویکو کاراتچی میرسد.

کلیساهای بزرگ و جدید رم در دوره باروک،علاقه به مسائل نقاشی سقفی را از نو در هنرمندان برانگیخت. هنرمند دوره باروک،سطح سقف مرتفع را عرصهای طبیعی برای به روی سحنه آوردن عمق نمایی بصری می داند:مسیحی عابد که بهشت را در بالا یا آسمان مجسم می کند،وقتی رو به بالا بنگرد و منظره آن را به چشمان خود ببیند،شدیدا به هیجان خواهد آمد.میکل آنژ در نقاشی سقفی نمازخانه سیستین،کوششی برای نمایش باز شدن درهای آسمان به بهشت نکرد؛ او حماسهای را بازنمایی کرد که از رویدادهایی بی زمان و مکان سخن می گفت و بیننده،چه بر دیوار چه بر سقف،می توانست آن را دریابد.نمایش پیکرههایی که به آسمان

صعود می کنند،چندان او را به خود جلب نمی کرد.برخی از رویدادها و پیکرهها را می شد دراتاقکهای مخصوص خودشان محبوس کرد.

فراآندرئا پوتسو۱(۱۷۰۹-۱۶۴۲)

پوتسو «یکی دیگر از اتسادان نقاشی سقفی در دوره باروک است که شیوه ای کاملا متفاوت دارد.وی استاد پرسپکتیو رود و رساله معتبری در آن زمینه نوشت. طراحی و اجرای پرده بزرگ نقاشی سقی کلیسای سان ایگناسیو را به نشانه تجلیل از قدیس ایگناتیوس لویولایی،برعهده گرفت.هنرمند می خواهد تجسم فضایی باز شدن درهای آسمان در بالای سرهای اجتماع،یا به بیان درست تر،اجتماعی که فضای داخل کلیسا سان ایگناسیو را پر کرده است،را نشان دهد. زیرا در تجسم عمق فضایی معماری کلیسا را تا پای طاق ادامه می دهد.به طوری که بیننده گمان می کند سقف کلیسا را در نقطه تلاقی زمین و آسمان برداشته شده است و قدیس ایگناتیوس در برابر چهار رکن جهان،به آسمان برده می شود تا به حضور مسیح که منتظر اوست برسد.دوره باروک همچنان که در نقاشی سقفی فراآندرئاو تسو می بینیم،روح را به ماده در حرکت تبدیل می کند ».

باروک در اسپانیا با حضور نقاشانی چون ال گرکو (۱۵۴۷-۱۶۱۴)،خوسه در ریبرا (۱۵۰۱-۱۶۵۲)، فرانسیسکو دثورباران (۱۵۹۸-۱۶۵۲)،ولاسکوئز (۱۵۹۹-۱۶۶۰)ادامه پیدا می کند و در فلاندر با روبنس (۱۵۷۷-۱۶۴۰)،وان دایک ۱۵۹۴(۱۵۹۹-۱۵۹۹) و در هلند با هونتورست (۱۵۹۰-۱۶۵۱)فرانس هالس (۱۵۸۰-۱۶۶۶)رامبراند (۱۶۰۶-۱۶۶۹) و در هلند با هونتورست (۱۵۹۳-۱۶۵۱)فرانس هالس (۱۵۸۰-۱۶۶۹)رامبراند (۱۶۰۶-۱۶۶۹) و در هلند با هونتورست (۱۵۹۳-۱۶۵۱)،ایکولا پوسن (۱۶۹۹-۱۶۹۸)،نیکولا پوسن (۱۵۹۳-۱۶۶۸)کلود لورن (۱۶۰۰-۱۶۸۲)،بیکولا پوسن (۱۵۹۴-۱۶۶۵)کلود لورن (۱۶۰۰-۱۶۸۲)،جلوه آفرینی می کند، لکن این نقاشان بدلیل تحولاتی که در تکنولوژی نقاشی بعد از تیسین رخ داد تمایلی به ارائه آثار دیواری نشان ندادند،لذا فقط به ذکر نامشان اکتفا می کنیم و نقاشی دوره باروک را به پایان می بریم.

# هنر روکوکو

پس از مرگ لوئی چهاردهم و سقوط و رسای،هتلهای پاریس به مراکز شیوهای تبدیل شدند که روکوکو نامیده میشد و بهعنوان واکنشی در برابر سبک لوئی چهاردهم پای به میدان نهاد.

جلال و شکوه پرتلالو عصر جدید،همراه بادوران نیابت طلطنت درپی مرگ لوئی چهاردهم و سپس با آغاز سلطنت لوئی پانزدهم با هماهنگی کاملی در هنر روکوکو بیان شده است. واژه روکوکو از واژه فرانسوی روکای به معنی سنگ ریزه گرفته شده است.این واژه مخصوصا به سنگ ریزه ها و صرفهایی اطلاق می شود که برای تزئین فضای داخل غارها و سردابهای مصنوعی به کار برده می شوند.استفاده از این صرفها یا شکلهای صدفگونه از ویژگیهای اصلی تزئینکاری روکوکو است.روکوکو اصولا سبکی مختص فضای داخلی است.سبکی است در درجه اول مناسب هنرهای کوچک مقیاس،اثاثیه چوبی،ظورف،و لوازم کمکی.انواع گوناگون اشیاء اعماز مفید و غیر مفید،به طرز بسیار ظریفی با خط پر اعواجاج و موجگون مختص روکوکو تزئین می شوند. «تزئینات مسقفی کلیسای ویزر نهایلگن،همانند تزئینات بیشتر کلیساهای دوره روکوکو در آلمان،از آخرین نقاش بزرگ ایتالیائی یعنی «تیه پولو»الهام گرفته است.سبک وی بر معماری بیشتر کشوره تأثیر داشت. تیه پولو که اصلا ونیزی بود،برای حامیان اتریشی، آلمانی،اسپانیایی،و ایتالیایی کا می کرد و به هر جکه می رفت همانجا را شدیدا تحت تأثیر قرار می داد. رنگهای درخشان و پرنشاط و ترکیب بندی های آرام او تناسب مطلوبی با معماری روکوکو داشت.در تابلوی عروج خاندان پیزانی،انبوهی از انسانهای خوشدل را می مینیم که در آسمان روشن و پهناور شناورند و ازمیان ابرها می گذرند و در این حال همچون لکههایی سیاه در قلب روشنایی نیمروز دیده می شوند. تیه پولو ضمن حفظ گرایشهای عمق نمایانه سده هفدهم،هرگونه مبالغه نمایشی را کنار می گذارد و طرحهای تصویری شاد و روشنی با حداکثر ظرافت و وقار می آفریند، که فقط از لحاظ تزئین محض و تأثیر بر تماشاگر، بی نظیرند۳۳۰.

همزمان با تیه پولو نقاشانی چون آنتوان و اتو (۲۷۲۱–۱۶۸۴)–سیمئون شاردن (۱۷۹۹–۱۶۹۹) فراگونار (۱۸۰۶–۱۸۰۶) ۱۷۳۲)ژان باتیست گروز (۱۸۰۵–۱۷۲۵)به خلق آثاری در زمینه نقاشی رنگ و روغن روم بوم پرداختند که این نقاشان همچون خیل نقاشان دوره باروک تمایل به کارهای دیواری نشان ندادند.

# هنر نوین

دوران نوین به علت انقلابات بنیادینی که پایه و اساس جهان را دگرگون کردند،با گذشته تفاوت پیدا میکند.اتفاقات مهمی از جمله انقلاب صنعتث، مانند انقلاب کشاورزی که در تمدنها نو سنگی هزاران سال پیش بوقوع پیوست،زمینه ساز حضور ماشین و باعث تغییر و تحول در شرایط زندگی میشوند.

همزمان با اوجگیری غلبه علم و فن بر تصورات و نظرات کهنه درباره جهان مادی،انقلابات سیاسی نیز که در اواخر سده هجدهم آغاز شده بود با حکومتهای مطلق کلیسا و شاهان در افتاد و هدفها و ارزشهای نوینی چون دموکراسی،ناسیونالیسم و عدالت اجتماعی مناطق وسیعی از جهان را دگرگون کردند و در تمام بخشهای فرهنگ غربی،چهره اومانیستی انسان که در دوران رنسانس آفریده شده بود،تدریجا آلوده و در پارهای موارد محو میشود.

بنابراین جای چندان تردید نیست که هنر در این دوره،پیامد و آمیزهای از جنبشهای ستیزندهای باشد که هریک در صدد تثبیت قدرت خویش است،هریک ایدئلوژی خاصی دارد و هریک تابع جابهجایی دروند پرشتاب و حیرت آور تحولات سبکها است.ما این جنبشها را با عباراتی توصیف می کنیم که هدفشان تعریف مضمون،شکل،و نیت هنری آنها است:رمانتی سیسم ،رئالیسم ،امپرسیونیسم و مانند اینها.در کلماتی از ین دست،پندار یا تصور یک نظریه نهفته است.بدون تردید،اصول و مسائل جنبشهای مزبور،در روزگار خود،موضوع بحثهای داغ و همگانی بودند و سرانجام از مرزهای سیاسی و ملی فراتر رفتند.به همین علت درمورد سدهای که شاهد ساخته شدن تمدنی جهانی است،شایسته است گفته شود که هنر نوین با همه جنبشهای سازندهاش،همانند علم و فن و صنعت و سیاست نوین،میخواهد بینالمللی شود.

## رمانتی سیسم

این اصطلاح در اواخر سده هجدهم در میان عدهای از منتقدان آلمانی مطرح شد که هدفشان متمایز ساختن خصایل «نوین» یا مدرن از خصایل «کلاسیک» در عرصه هنرها بود.

در اواسط سده هجدهم کشف دوباره هنر و معماری یونان، ذوق رمانتیک ماب اروپائیان را به مسیر تازهای انداخت و موجب پیدایش سبکی شد که در نزد ما، به سبک نئوکلاسی سیسم معروف است. زمانی نئوکلاسی سیسم از متضاد رمانی سیسم می پنداشتند ولی امروزه ما آن را فقط یکی از شیوه های متعدد در چهار چوب جنبش رمانتی سیسم می دانیم. همراه با ستایشی که نئوکلاسی سیسم از هنر یونانی به عمل می آورد، اشتیاق به هنر رومی نیز جان تازه ای گرفت.

«نخستین رویداد باستان شناسی بزرگ عصر جدید -کشف و آغاز حفریات در دو شهر باستانی و مدفون پومپئیس و هر کولانیوم در فاصله سالهای ۱۷۰۳۰-۱۷۹۴ -سراسر اروپا را به شگفتی انداخت و لرزاند.این کار به معنای رستاخیز واقعی جهان باستان بود،نه منظره تیرهای که از دل ویرانه های پوسیده بدست آمده از حفریات پومپئی،الهام بخش سبک ظریف،راستخظ و باریک پومپئیایی گردید،که پس از اواسط سده هجدهم تقریبا در همه عرصه ها جانشین سبک روکوکوی منحنی الخط شد ».

«نقاشی در سده نوزدهم چون شدیدا از روحیه رمانتی سیسم متأثر بود برای بیان نوعی از بیان شخصی که می توان از ذهنیت رومانتیک زمانه انتظار داشت،ابزاری به مراتب حساستر از کار در می آید.

این اثر که از جمله شیوههای متنوعی است که گویا در طول زندگیش تجربه نمود به شیوه فرسک کار شده است و تقریبا جزو آخرین فرسکهایی است که توسط این نقاش عصر رومنتی سیسم در تاریخ هنر به تجربه درآمده و اجرا شده است.

در این سده،نقاشان دیگری از جمله داوید (۱۷۴۸–۱۸۲۵)ژان گرو (۱۷۷۱–۱۸۳۵تئوردور ژریکو (۱۷۹۱–۱۸۳۵تئوردور ژریکو (۱۷۹۱–۱۸۲۶)و اوژن دلاکروا (۱۷۹۸–۱۸۶۳)حضور داشتند و از جمله بزرگان این دوره بودند.از ایشان تجربههای دیوارنگاری در تاریخ هنر سراغ نداریم،لکن تابلوهای بزرگی که بعدا زینت بخش دیوارهای موزه شد را می شناسیم که از موضوع بحث ما خارج است.

## رئاليسم و امپرسيونيسم

نقاشان رئالیسم و امپر سیونیسم سده نوزدهم، همچون نقاشان اواخر شیوه رمانتی سیسم تمایلی به آفریدن تابلوهای دیواری نشان ندادند و این عدم تمایل، نشاندهنده تغییر در ذائقه و تحلوی است که در شیوه خلق آثار توسط هنرمندان عصر نوین به وجود آمد. تملک فردی و شخصی تر شدن آثار نقاشی و همچنین عدم موضوعیت مضامین مذهبی که بیشتر در کلیساها و اماکن عمومی مورد استفاده بصری قرار می گرفت، از جمله عوامل مؤثر در عدم تمایل نقاش امپر سیونیست و رئالیست به کار روی دیوار محسوب می شود.

### بررسی نقاشیهای دیواری در سده بیستم

تحلیل و بررسی سده بیستم، کمک شایانی به شناخت موقعیت ما در این زمانه می کند، و ارزیابی این سده بدلیل تغییر و تحول سریع در احوالات بشر از توصیف هر سده دیگری در تاریخ هنر مشکل تر است. به خاک سپردن تفکر رنسانس، حدوث جنگ جهانی اول، پشت کردن انسان حاضر به سنتها و اعتقادات کهن، اطمینان خاطر امنیت را از وی سلب کرده است چنانکه پیوسته در تردید و شک بسر می برد. این تردید بزرگ و بازنمایی این واقعیت در چرههای تکیده جاکومتی به نمایش در آمده و آثار جکسون پالاک حکایت سرگشتگی این انسان است و فرانسیس بیکن تصویر گر وحشتی است که همیشه بر این انسان تحمیل شده است.

«رازی را که علم جدید می کوشد بگشاید، هنر نوین به عنوان قلب تجربه انسانی ما از واقعیت، می پروراند. و حدت علم و هنر در دوره رنسانس که بر پایه خرد اومانیستی عملی شد، در سده بیستم از هم می گسلد. هنرها با آنکه از یک جهت-آزمایش با شکلها و مصالح کار به موازات منطق و ریاضیات نوین پیش رفته اند و اکونون به تکنولوژی نزدیکتر می شوند ».

«جستجوگری هنرمند قرن بیستم نه بر توافقی کلی و همگانی درباره واقعیت یا یک زبان تصویری کلی برای انتقال دادن آن،بلکه بر غرایز، ژرفبینی، و تجربه شخصی خودش بستگی دارد.او این خصوصیات شخصی را به صورت نوعی ژرف بینی شخصی بیان می کند که انتقالش به کمک کلمات، عجیب و گنگ و اسرار آمیز و غیرممکن است.بنابراین، اکنون که هنر نوین در جنبشهای بسیار گوناگون تکامل یافته، جای تعجب نیست. گردیده شود که توده مردم، غالبا با آن دشمنی کرده اند و هنرمند نیز بدون تردید در موارد بسیار دشمنی ایشان را برانگیخته است، زیرا هدف وی از همان آغاز تکان دادن شهروند تنبل و واداشتن او به اندیشیدن و مشاهده کردن به شیوه ای نو بوده است ».

نقاشی دیواری در سده بیستم شامل همان خصوصیاتی می شود که بر هنر قرن بیستم حکمفرماست.نقاشان با جرأت بی حد و حصری به تجربه گری در این زمینه دست می زنند و با درهم آمیختن فضا و معماری و تکنولوژی آثاری را خلق می کنند که بیانگر روحیه انسان قرن بیستم است. نقاشی دیواری در خلق آثارش،ملهم از همه چیز از جمله تجربیات گذشته است و با دستی باز،بدون محدودیت به تجربه در زمینه تکنولوژی هنری و طراحی محیطی می پردازد.

این تجلی تجربه خصوصی را پیش از این در کارهای گوگن ،ون گوگ ،مونک ،انسور ،و تولوزلوترک و معاصرانشان دیدیم.اینان ناشکیبانه از امپر سیونیسم و رئالیسم می گسلند و چنان رویکردی به موضوع کار خویش پیدا می کنند که ایشان را به یک سبک و جنبش عمومی اروپایی به نام سمبلیسم پیوند می دهد.در سمبلیسم،ذهنیت رمانتی سیسم ، جنبه بنیادی پیدا می کند،این تغییر ادامه می یابد و به هنر سده بیستم کشانده می شود.

#### سمبوليسم

«سمبولیسم در نقاشی و پیکرتراشی، جستجوی مضمونی نو و مبتنی بر عاطفه -نه عقل یا مشاهده عینی، بر اشراق، نیروی درونی و ایده نهفته در ورای شکل ظاهر - را در معنای وسیعش می توان چنان تفسیر کرد که گروه بزرگی از هنرمندان تجربی را که به جای امپر سیونیستها نشستند و با ایشان به مخالفت برخاستند در بربگیرد ۴۴». ذتحلیل مزبور نه تنها گوگن بلکه ون گوگ و در مراحلی سورا و سزان را نیز شامل شد، ولی همه هنرمندان نامبرده فوق نیز، هریک به شیوه خاص خود، در گیرمسائلی دیگر در زمینه ساختمان تصویر یا بیان شخصی بودند. هنرمندی که آشکار تر از همه به شیوه سمبولیسم نزدیک شد، پیر پووی دو شاوان بود که به واسطه آثاری که در زمینه نقشی دیواری به وجود آورد اشاره ای به احوال وی داریم.

#### پووي دو شاوان

درباره این نقاش گفته شده است: «ملغمهای شگفت آور و نقاش دیواری آکادمیکی بود که هنرمندان نسل جوان،زبان به ستایشش گشوده بودند.وقتی به گذشته برگردیم و نقاشیهای دیواریش را در پانتئون پاریس مورد مطالعه قرار دهیم دلائل این تناقض روشن می شود.موضوع نقاشی و بازنمایی روایتی آن به قدر کافی سنتی هستند،ولی سازماندهی آن با قطعه های بزرگ، تخت،و ملایم رنگی و حتی برجسته نمایی سطح دیوار،برای هنرمندانی که در جستجوی واقعیت نوین نقاشی بودند کشششی طبیعی داشت.با آنکه خصوصا برای ما شناخته

شدهاند،آرامش کلاسیک این پیکرهها آنها را به نمادهایی از آن نور درونی تبدیل میکند که سمبولیستها زبان به ستایش گشوده بودند.»

در سالهای بعد،پووی دو شاوان تابلوهای دیواری بزرگی برای دیوار موزه دامین و آمفی تئاتر سوربن و موزه روئن نقاشی کرد که تقریبا در تمام این نقاشیها همان آرامش کلاسیک و شیوه رنگ گذاری تخت سکون ناشی از روابط خطوط عمودی و افقی، حفظ و رعایت گردید.

جامعترین ستایشی که می توان از پووی دوشاوان به عنوان یک نقاش دیواری به عمل آورد این است که از او به عنوان آخرین خاطرات دفتر کلاسیک در قرن ،تجلیل نمائیم.

گوستاو کلیمت (۱۹۱۸–۱۸۶۲)

کلیمت از جمله نقاشان وین است که پس از دیدن کلیسای راونا در ۱۹۰۳ و رؤیت موزائیک کاریهای بیزانس تحت تأثیر نقاشیهای دیواری آنجا قرار گرفت. او هنر موزائیک بیزانس را به عنوان منبعی که مستعد الهامات تازه است سرمشق خود قرار داد.

اوی سرشناس ترنی نقاش گروه انشعابی وین است و از بسیاری جهات، جامع ترین و مستعد ترین شارح سبکنا خالص هنر نوین بین المللی در نقاشی به شمار می رود. کلیمت وقتی در دهه پایان سده نوزدهم تدریجا به میدان آزمایشگریهای هنرمندان اروپا کشانده می شود، به عنوان یک نقاش موفق تزئینکار و چهره ساز طراز نوین، شناخته شده بود. وی با سمبولیستهای هلندی، سوئیسی و انگلیسی آشنا شد و سبک ویژه خود او نیز در جریان مطاعه موزائیکهای بیزانسی، شکل گرفت. اشتیاق او به موضوعاتی از قبیل پیکرههای برهنه باعث شد که نه فقط تعداد زیادی طرح خطی ظریف و گویا بیافریند بلکه سبکی در نقاشی پی ریزی کرد که تلفیقی از پیکره ها با نقشهای تزئینی خوش رنگ و درخشانی بود که نظیرشان به ندرت در تاریخ هنر نوین دیده شده است. او هر روز یک گام به نقاشی دیواری نزدیکتر یمد و نقاشیهای دیواریش برای دانشگاه وین، شامل بیانهای سمبولیک و بغرنجی مرکب از پیکرههای عربان شناور در یک برزخ بی شکل و هوا مانند، می شد، نقاشیهای دیواری که در فاصله سالهای ۱۹۰۵ و ۱۹۹۰ برای کاخ استوکله ساخته یوزف هوفمان در بروکسل طراحی کرد، سندی مهم و معتبر در تاریخ هنر نوین به شمار می روند. این نقاشیها که با مواد و مصالحی چون شیشه، موزائیک، لعاب، فلز و سنگهای تاریخ هنر نوین به شمار می روند. این نقاشیها که با مواد و مصالحی چون شیشه، موزائیک، لعاب، فلز و سنگهای کاری شده)، با شبکه سراسری مارپیچهای پیشرونده انتزاعی هستند. نقاشیهای کاخ استوکله با آنکه از لحاظ جلوه کلی خود آثاری تزئینی اند، مشخص کننده آن لحظه ای در تاریخ هنر هستند که نقشی نوین در آن به مرز شیوه غیرنمایشی رسیده بود ه.

هنر نوین نقاشی با آنکه از نقاشانی چون گوگن و ون گوگ و معمارانی چون گائودی و مکینتاش الهام می گرفت،به هنری تزئینی مشهور است.در معماری،این هنر به عنوان تزئینات و طراحی داخلی متجلی می شود و بارز ترین جلوه هایش در رشته های گوناگون از جمله تبلیغات و هنرهای کاربردی نمود داشته است. بخش بزرگی از دستاوردهای هنر نو در این چهار چوب، فقط به عنوان عاملی برای انگیزش کنجکاوی یا احیای یک مد بر جامانده است. با اینحال، هنر نو با عمر کوتاهش به عنوان یک دوره خلاقه فقط به این دلین اهمیت پیدا کرد که به عنوان عصیانی وسیع و مردمی در برابر آکادمیسم سبکهای سنتی و تاریخی بود. هنر نو با حمله به دوره های کلاسیک فرهنگ غرب و حتی نابود کردن اشارات مستمر به آن با کوشش برای جانشن کردن یک الگوی ناتورالیستی یا نیمه انتزاعی در نقاشی و پیکر تراشی و یک پیوستگی ارگانیک خطی یا فضایی در معماری، راه را برای بسیاری از آزمایشگری های هنر سده بیستم هموار کرد.

### فوويسم

نخستین نشانه های یک نهضت جدید و مخصوصا متعلق به سده بیستم ودر نقاشی در سال ۱۹۰۵ در پاریس ظاهر شد. آن سال گروهی از نقاشان جوان به پیشگامی هانری ماتیس در سومین سالن پائیزی، پردههایی چنان ساده از لحاظ طرح و چنان حیرت انگیز و درخشان از لحاظ رنگ را به نمایش گذاشتند که یکی از منتقدان از جا در رفت و هنرمندان مزبور را فووها «حیوانات وحشی»نامید. فووها تحت تأثیر هنرهای نو یافته خارجی، به جستجوی شکلهایی شخصی تر از آنچه در غرب برای بیان شناخته شده بود، تشویق شدند. آنها در بتهای آفریقایی، در کنده کاریهای چوبی پولینزیایی و در تندیسها و بافتهای متعلق به فرهنگهای باستانی آمریکای مرکزی و جنوبی، شکلها و رنگهای غیر منتظری می دیدند که راههای تازه ای برای انتقال عواطف پیش پای ایشان می گذشتند. فووها با ایجاد ناساز گاریهای حیرت انگیز، بین رنگهای شنگرفی و سبز زمردین، آبی سیر و نارنجی تند، نقش و نگارهای شجاعانه را ایجاد کردند..

«ماتیس در سال ۱۹۰۹ به سفارش یک متجموعهدار روسی دو تابلوی دیواری بزرگ و مهم به نامهای رقص و موسیقی در سال ۱۹۱۰ نقاشی کرد.در این نقاشیها،ماتیس به اوج کنکاشهای اولیهاش در عرصه رنگ،خط،فضا و روابط بین شکل و مضمون دست یافت.

هنرشناسان،سرچشمههای پرده رقص را به طرق گوناگون در نقاشیهای سفالی یونان یا رقصهای روستایی جستجو کردهاند.موضوع این نقاشیهای دیواری،نخستین بار در گروه پیکره پس زمینه نشاط زندگی به کار برده شده بود،ولی در آنجا پیکرهها در ژرفای واقعا عمق نمایانه تری به گرد حلقهای میچرخند.در پرده رقص،رنگها یک سبز سیر برای پس زمینه، آبی سیر برای آسمان و قرمز آجری پیکرهها محدود شده اند، پیکرهها از طریق نقاط رنگی آسمان و زمین به پیش زمینه متصل شده اند.ولی باز به آسانی در فضایی هوا ماند که در اثر تقارن این رنگهای متضاد و خطوط کناره نمای برجسته کاری شده و حرکات موجگونه پیکرهها پدید آمده است می رقصند. پرده موسیقی از لحاظ حالتهای ایستا و مقابل نمایی شده پیکرههایی که در پرده رقص جدا از یکدیگر نشان داده شده اند تا نوعی حالت آرامش خلسه وار به تماشاگر القا کنند، در نقطه مقابل پرده مزبور قرار دارد. در هر دو نقاشی، دنیاهای ساده نقاشان پیشین، دگرگون شده و به سده بیستم کشانده شده اند، ولی روح جادویی و اسرار آمیز اولیه خود را همچنان حفظ کرده اند ».

بعدها،در سال ۱۹۳۳،کار روی پرده دیواری رقص را از سر گرفت و نواقص آن را برطرف کرد.حاصل تلاش دوباره ماتیس،دو تابلوی دیواری دیگر با موضوع رقص بود.نقاشی نخست،امروزه در پتی پاله پاریس نگاهداری می شود و دو نسخه بعدی این پرده،آزمایشهایی در عرصه سادهسازی افراطی هستند که از پرده رقص پیشین نیز فراتر می روند.

«پیکرهها به رنگ خاکستری بر زمینهای از سطوح انتزاعی سیاه آبی روشن و صورتی نقاشی شدهاند. نکته جالب توجه این است ه هنرمند ضمن محک زدن و سنجیدن روابط رنگها با یکدیگر از کاغذهای بریده شده رنگی استفاده کرد.این یکی از نخستین کوششهای او در عرصه کاغذهای چسباندنی بود که به آفرینش برخی از ظریفترین آثار هنرمند در آخرین سالهای عمرش انجامید. ».

شیوه کاغذهای چسباندنی،چکیدهای از گرایشهای آخرین نقاشیهای او به نوع بینهایت ظریفی از طراحی خطی است که در تزئینات نمازخانه و انس به اوج تکاملش رسید،این تزئینات را ماتیس در آخرین سالهای دهه پنجم سده کنونی اجرا کرد و کل نمازخانه در روز ۲۵ ژوئن ۱۹۵۱ تقدیس شد.

### كوبيسم

«در بیان خلاصهای از کوبیسم باید گفت که این شیوه به تحول تکنیکی و زیبایی شناسی ای اطلاق شده که بین سالهای ۱۹۰۷ تا ۱۹۱۴ توسط پیکاسو ، براک ،خوان گری ،به ظهور پیوست.ماتیس ودرن نیز در شکل دادن به این نهضت که بر اکثر هنرمندان پیروی سالهای قبل از جنگ اول تأثیر عمیق بجای گذارد،سهیم بودند ».
«انتشار تئوری سزان درباره بازنمایی طبیعت به کمک استوانه، کره و مخروط،موضوع مورد توجه اصلی گروهی از نقاشان جوان فرانسوی شد که به زودی با نام کوبیستها به شهرت رسیدند،اینان از شخصیت و دستاوردهای

چشمگیر پبلو پیکاسو(۱۸۸۱ –۱۹۷۳)نقاش اسپانیایی که دوران بزرگسالیش را در فرانسه گذراند و آثارش پیوندی جدایی ناپذیر با تاریخ هنر نوین فرانسه دارد،تشویق و الهام میگرفتند»

پیکاسو از لحاظ آزمایشگری پیوسته،انتقال ناگهانی از یک نوع نقاشی به نوع دیگری از نقاشی،و نوآوریهای تکان دهندهاش در نقاشی و حتی در پیکر تراشی به عصر نوین تعلق دارد.کارهای او در طی دورهای طولانی،بازتابی از بیشتر گرایشهای مهم بودهاند».

"گرچه اتداع کوبیسم را باید یکی از بزرگترین دستاوردهای پیکاسو دانست، اما او هیچگاه راضی نبود تا مدنی طولانی از یک سبک یا شیوه ثابت پیروی کند. او ضمن آنکه نقاشیهای ترکیبی کوبیستی می آفرید، طرحهای انگر اوار می ساخت و پیکرههایی به شیوه رئالیست و غالبا تحت تأثیر پیکر تراشی روزگار باستان به روی بوم نقاشی می آورد. او در اواخر دهه ۱۹۲۰–۱۹۲۹ با استفاده از خطوط موجدار سنگین و رنگ تند، کجنمایی هایی آفرید که ظاهرا با اکسپر سیونیسم معاصر خودش ارتباط داشتن، نقطه اوج این سبک شخصی، پرده دیواری عظیمی به نام گرنیکا بود که در سال ۱۹۳۷ برای غرقه اسپانیا در نمایشگاه بینالمللی پاریس و به نشانه اعراض به بمباران شهر بی دفاع گرنیکا در طی چنگ داخلی اسپانیا نقشی کرد. پیکاسو در این نمایش تمثیلی اوضاع میهنش که نیروهای ددمنش به یک پیروزی لحظهای در آن دست یافته بودند، تمام امکانات تجربه کوبیستی اش را به کار گرفت. رنگهای تند- سیاها، سفیدها، خاکستریها- تأکیدی در طرح تغنج سطوح متداخل می دهند. پیکاسو در پیکرههای غیر منتظر و خشونت آمیز خطی، هولناکی این حادثه را به بیننده انتقال می دهند. پیکاسو در پیکرههای جنگاور مرده، اسب رو به مرگ، و گاو، نمادهایی جالب و عام برای نشان ادن می دهند. پیکاسو در پیکرههای جنگور مرده، اسب رو به مرگ، و گاو، نمادهایی جالب و عام برای نشان ادن می دهند. پیکاسو در پیکرههای و ظیفه تفسیر ارزشهای او مانیستی جامعه نوین برابر نیستندب، با آفریده شدن گویا شکلهای نوین بیان در هنر با وظیفه تفسیر ارزشهای او مانیستی جامعه نوین برابر نیستندب، با آفریده شدن این نقاشی، باطل از آب در آمد زیرا در اینجا پیکاسو شرارتهای یکه تازانه معاصر و این اعتقاد خود را بکه هنر نین نقاشی، باطل از آب در آمد زیرا در اینجا پیکاسو شرارتهای یکه تازانه معاصر و این اعتقاد خود را بکه هنر مؤثر ترین وسیله تأثید ارزش والای تک تک انسانها است، به شکل استادانهای مطرح کرد ».

# بررسی نقاشیهای دیواری در مکزیک

«دو شادوش تجربه گرایی فشرده غرب،یک رئالیسم محافظه کارانه که کمتر تحت تأثیر آن بود به حیاتش ادامه می داد و غالبا به خدمت جنبشهای اجتماعی و سیاسی در می آمد.این «رئالیسم اجتماعی»پدیده ای بین المللی و شاخه ای از هنر است که در آن محیط، کار،و مبارزات طبقات زحمتکش با روحیه هوادارانه توصیف و ستوده می شوند.در غرب،این شاخه هنر، در سالهای (۱۹۳۰–۱۹۳۹) مخصوصا در مکزیک و ایالات متحده آمریکا با

گرایش به انتقاد از «حکومت» رونق گرفت.داوید آلفاروسیکیروس «۱۸۹۸–۱۹۷۹)،یکی از درخشانترین چهرههای نقاشی دیواری که همراه با دیگو ریوارا (۱۸۸۶–۱۹۵۷)و خوسه کلمنت اوروزکو (۱۸۸۳–۱۹۴۹)در سالهای ۱۹۳۰–۱۹۳۹ اهمیتی بینالمللی به نقاشی مکزیک بخشیدند ».در مجموعه مدارکی از هنر انقلابی مکزیک درباره نهضت هنری سده بیستم مکزیک آمده است:

«نهضت هنر انقلابی مکزیک،با اعتصاب طولانی نیمه آموزشی و نیمه سیاسی در دانشکده هنرهای زیبای مکزیکوسیتی در سال ۱۹۱۱ آغاز شد که خواستاردگرگون شدن نظام زیبایی شناختی مبتنی بر طراحی از روی مدل در کارگاه،و اطاعت کورکورانه از فرمولهای رسمی آکادمیک بود.دانشجویان اعتصابی میخواستند از هنرمندان چهرهای اجتماعی بسازند و او را به کارگری چون دیگر کارگران دستی بدل سازند که منظما فرهنگی کار می کند »

گرچه مبارزه این دانشجویان بیشاز یک دهه طول کشید اما در طول این مبارزات نقاشانی چون سی کی یروس،اروزکو،ریویرا،که بار زیباییشناسی آن را به دوش داشتند خود را به انقلاب مکزیک شناساندند. اینان در کنار مردم انقلابی مکزیک کار کردند و شگردهای نقشی را به کار بستند تا بتوانند روایتگر انقلاب مکزیک به صورت نقاشیهایی عظیم بر دیوارها و ساختمانهای دولتی و کاخانهها باشند.

این نقاشان با این تفکر که حاظ نیستند کارهای خود را در موزهها زندانی کنند و این تفکر که باید مردم کوچه و بازار از آثار هنری بهره ببرند و آنها را ببینند بر روی دیوارها کارهای خود را آغاز کردند این نقاشان در مانیفست خود اعلام کردند:

«اگر ملت نمی تواند برای دین کارهای ما به موزهها و نمایشگاهها برود، کارهای خود را در خیابانها،در پاتوقهای کارگی می کشیم و خیابانها و مکانهای عمومی را به موزه، تغییر می دهیم ». در انقلاب مکزیک و مکتب نقاشی دیواری آن سه نام برجسته وجود دارد که با شرحی مختصر از زندگی این سه نقاش بزرگ معاصر مکزیک مطالب این بخش را کامل می کنیم.

### سيكيروس

«سیکیروس به سال ۱۸۹۶ در شهر «چی هواهوا»به دنیا آمد.از ۱۵ سالگی به تحصیل در آکادمی هنرهای زیبای مکزیکو مشغول شد و در جنبش سیاسی – آموزشی دانشجویان فعالانه شرکت کرد.به سال ۱۹۱۴ با چند دوست جوان به ارتش انقلابی «امیلیانو زاپاتا» پیوست تا بر علیه رژیم ویکتوریانوهوئر تا به مبارزه پردازد و در این ارتش به درجه سرگردی رسید.در سال ۱۹۱۸ به زندگی غیر نظامیان بازگشت و در همین سال در کنگره «سرباز ن هنر مند» شرکت جست.

یکسال بعد با دریافت یک بورس تحصیلی به مبلعی برابر با حقوق سرگردیش عازم اروپا شد.در پاریس با پیکاسو و سزان آشنا شد و هنر مدرن اروپا را کشف کرد.در همینجا به جوان مکزیکی دیگری برخورد به نام «دیه گوریویرا» و این آشنایی مرحله مهمی در زندگی هنری او را رقم زد،زیرا دو هنرمند جوان مشترکا روش نقاشی غول آسا و قهرمانانه را مطرح کردند.آن دو به ایتالیا سفر کردند و شدیدا تحت تأثیر فرسکهای با شکوه «جوتو» و میکل آنژ قرار گرفتند. سیکیروس و ریویرا در سال ۱۹۲۲ به مکزیک بازگشتند و این تاریخ آغاز هنر نقاشی دیواری در مکزیک به حساب می آید ».

#### ريويرا

اریویرا از سال ۱۹۱۵ با آثار خود به انقلاب مکزیک پیوست.گرچه شیوه کارش تا حدودی کوبیستی است و نشان از تأثیرهایی که به هنگام اقامت خود در پاریس گرفته دارد،اما بینش شخصیتهای آثارش کاملا مکزیکی و ملهم از فرهنگ عامه مردم سرزمینش است. او در سال ۱۸۸۶ به دنیا آمد و تحصیلات خود را در پاریس و در زمانی انجام داد که اوج شکوفایی هنر پاریسی بود.معاشران و دوستان او در پاریس هنرمندان برجستهای چون مودیلیانی ایتالیایی،پیکاسو استپانیایی،براک فرانسوی و شخصیتهایی چون گیوم آپولینز بودند.

نخستین نقاشی پراهمیت دیواری او در سال ۱۹۲۲ در مدرسه ملی مکزیکو کشیده شد و از آن تاریخ به بعد،بهویژه در سالهای میان ۱۹۲۳ تا ۱۹۲۸،مدام کار کرد و سطحهای بزرگی از نقاشیهای خود برای ملت مکزیک به یادگار گذاشت ».

### اوروز کو

«اوروزکو صاحب کوبنده ترین و خشن ترین آثار دیواری مکزیک است.در اکسپر سیونیسم نیرومند او که نمودار آشنائیش با آثار هنرمندان «آزتک» و «مایا» و دست آوردهای هنر بیزانس بود، نشانه هایی از افکار متمایل به آثار شیسم نیز به چشم می خورد.نزد او هر قدرت و سازمان اجتماعی فی نفسه نشاه ای از سلطه جویی و درنتیجه کوشش در راه سرکوبی آزادی های بشری بود. به هرگونه رهبری، حتی هر نیرویی ه ادعای و توان رهبری توده ها را داشت بدبین بود. مهمترین آثار او روزکو در شهر «گوادالاخارا» وجود دارد که در آنها سرگذشته انسان در گذر از تاریخ نقاشی شده است.در بخش های دیگری از بیانیه سندیکای نقاشان مکزیک آمده است:

«ما هنر به اصطلاح کارگاهی و هرگونه هنری چون آن را از محافل فوق روشنفکرانه مایه میگیرد ره میکنیم،زیرا اساسا اشراف منشانه است ».

«ما از بیان غول آسا و عظیم هنری استقبال می کنیم زیرا چنین هنری، ثروت عمومی است.ما اعلام می کنیم در این زمان که لحظه انتقال اجتماعی از یک نظام توت به نظامی نوین است، آفرینندگان زیبایی باید بزرگترین کوششهای خود را به کار به وجود آوردن هنری که برای مردم سود بخش باشد به ار گیرند؛و هدف غایی و عالی ما در هنر آن است که زیبایی را برای همه بیافرینیم،زیباییای که روشنگر است و به مبارزه ما توان و جنبش میبخشد ».

در سالهای ۱۹۳۰–۱۹۳۹ و اوایل دهه پس از آن،آثار مشابهی در آلمان و ایتالیا و روسیه متجلی میشوند، با این تفاوت که در آلمان و اینالیا،نوعی حاکمیت فاشیستی و در روسیه دیکتاتوری پولتاریایی بود که بر عرضه و تولید آثار هنری عظیم نظارت ایدئولژیک را اعمال می کرد.به نظر میرسد که حکومتهای دیکتاتوری فوق العاده متمرکز و فاشیستی اروپای سده بیستم،نه فقط رئالیسم محافظه کارانه در هنر را میپسندیدند،بلکه از آن برای مقاصد و تبلیغات سیاسی نیز استفاده می کردند و جهت گیری «هنر برای هنر»را که بر هنر نوین مسلط بود انکار می کردند.

برخی منابع و مرجع تالیفی و ترجمه شده به فارسی قابل دسترس برای مطالعات بیشتر دانشجویان: پاکباز، رویین، دایرهالمعارف هنر، غرهنگ معاصر، تهران، ۱۳۷۸ گاردنر، هلن، هنر در گذر زمان، ترجمهٔ محمد علی فرامرزی، نشر نگاه، تهران، ۱۳۸۴ گودرزی (دیباج)، مرتضی، تاریخ تطبیقی هنر، انتشارات سوره مهر، تهران، ۱۳۹۰ گامبریچ، ارنست، تاریخ هنر، ترجمه علی رامین، نشر نی، تهران، چاپ دوم، ۱۳۸۰ مرزبان، پرویز، خلاصه تاریخ هنر، انتشارات علمی فرهنگی، تهران، چاپ هفتم،، ۱۳۷۹

> الیاس صفاران مدیرگروه هنر دانشگاه پیام نور تهران - تابستان ۱۳۹۰